

#### وزارت معارف ریاست عمومی تربیهٔ معلم

# عقایـد شریف - ۱

مؤلف: پرهاند محمد ابراهیم ابراهیمی

سال:۱۳۹۱ هـ ش

#### مشخصات کتاب

نام كتاب: عقايد شريف - ١

مؤلف: پوهاند محمد ابراهیم ابراهیمی

ايديت: پوهنوال عبدالجليل يوسفي

كمپوز: روح الله شفيق و محمد صديق صميم

دیزاین: روح الله شفیق، عصمت الله عمرزوی و محمد صدیق صمیم

تيراژ: 20,000 جلد

سال: 139۱ هـ. ش

چاپ: مطبعهٔ ربیرو هند (Repro India Ltd.)

#### 🔌 کمیته انکشاف نصاب درسی:

سوسن وردک، پوهاند دکتور سید قیوم شاه باور، برووندوی عبدالخلیل فضلی، برووندوی صدرالدین اشرفی، بروونیار عبدالحق رحمتی، بروونمل عبدالودود شریف، برووندوی محمد حسی محسنی و بدوندوی شله غاسی زرمتی

صاحب امتيازوزارت معارف

©Copyright reserved by MoE

حق چاپ محفوظ است

#### خرید و فروش این کتاب ممنوع است

به مساعدت های مالی و تخنیکی یونسف (UNICEF) و بانک جهانی (WORLD BANK)



مطالع? کتاب، شخص?ت انسان را تکم?ل م?کند. حفظ و نگهدار? آن ب?انگر فرهنگ عال? استفاده کنندة آن است.

#### پیام وزیر معارف

# بسم الله الرحمن الرحيم الله الحمداله و كفى وسلام على عباده الذين اصطفى بود:

بدون شک علم راه ایمان، وسیلهٔ ترقی، پیشرفت و رسیدن به مدارج کمال انسانی و تمدن است. همه تمدنهای بشری چه در گذشته و چه در عصر حاضر نتیجهٔ نهضت و ابتکارات علمی در عرصه های مختلف می باشد که دانشمندان با زحمات فراوان شبا روزی راه های اکتشاف، ابتکار و اختراع را به روی بشریت گشوده اند.

علوم و تجارب بشری از یک نسل به نسل دیگر منتقل می شود و جهان هر روز شاهد نوآوری های شگفت انگیز در رشته های مختلف علم و دانش است.

انتقال علم و دانش از یک نسل به نسل دیگر توسط معلم صورت می گیرد و معلمان در حقیقت بانیان تمدن بشری ، قافله سالاران و مشعل داران کاروان مدنیت و تعالی و ترقی در جهان می باشند.

با درنظرداشت همین جایگاه شامخ «معلم» است که پیامبر بزرگوار ما حضرت محمد مصطفی صلی الله علیه وسلم خویش را معلم خوانده و فرموده اند «انما بعثت معلماً بعنی بدون شک من معلم فرستاده شده ام.

احترام به مقام ارجمند و والای معلمان، بهتر ساختن وضع معیشتی آنان و ارتقای ظرفیت علمی و مسلکی استادان، از جمله نیازهای مبرم توسعهٔ معارف به شمار رفته و یکی از اولویت های اساسی وزارت معارف می باشد که قاطعانه و مسؤ ولانه آن را تعقیب می نمای.

وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان با درک رسالت اسلامی و ملی خویش، در مطابقت با احکام مندرج قانون اساسی و پابندی به پالیسی و اهداف معارف افغانستان همواره در تلاش است تا کارهای بنیادین و م و ثر را در جهت رشد و انکشاف همه جانبهٔ نظام معارف کشور انجام بدهد.

بازسازی معارف کشور در عرصه های مهمی چون تربیهٔ معلم، نصاب تعلیمی و فراهم آوری محیط مناسب و سالم تعلیمی چه در جهت برآورده ساختن ضرورت های مادی مکاتب و مؤسسات تعلیمی، و چه در عرصهٔ ایجاد فضای سالم علمی و معنوی برای رشد شخصیت شاگردان به حیث انسانهای مسلمان، وطندوست، و علمدوست در اولویت برنامه های کاری وزارت معارف قرار دارد که به توفیق خداوند متعال، مساعدت های مالی کشورهای دوست، تشویق و همکاری ملت علم پرور افغانستان و فداکاری های بی شمار معلمان عزیز و کارمندان بخشهای مختلف معارف، گامهای مهمی در تحقق این اهداف نبیل و میمون برداشته شده است.

وزارت معارف تلاش دارد تا مؤسسات تربیهٔ معلم کشور را از نظر کیفیت و کمیت بهبود ببخشد؛ که لله الحمد تهیهٔ نصاب تعلیمی جدید دارالمعلمین ها و تألیف کتب درسی برای آنها در کنار تهیهٔ نصاب تعلیمات عمومی، تعلیمات اسلامی ، تعلیمات تخنیکی و مسلکی و سلامی از جمله دستاوردهای مهم در این بخش عمده و حیاتی محسوب می شود.

نصاب تعلیمی جدید دار المعلمین ها که با درنظرداشت نیازهای جامعهٔ ما و با استفاده از شیوه های نوین و اصول و معیارهای علم پیداگوژی معاصر تهیه شده است، ان شاء الله جوابگوی نیازهای علمی معلمان جوان کشور ما خواهد بود.

با تشکر فراوان از همه استادان و دانشمندان ارجمندی که در تهیهٔ نصاب تعلیمی جدید دارالمعلمین ها، چه به شکل تهیهٔ مفردات و چه در راستای تألیف، تصحیح و بازنگری سهم فعال گرفته اند، از بارگاه خداوند علیم و خبیر عاجزانه استدعا دارم تا برای استادان محترم و محصلین گرامی توفیق تطبیق درست نصاب جدید دارالمعلمین ها را عنایت فرموده و آن را وسیلهٔ رشد و شگوفایی معارف افغانستان عزیز بگرداند.

والله ولی التوفیق فاروق وردک وزیر معارف

#### پیشگفتار

#### بسم الله الرحمن الرحيم

تعلیم و تربیه یکی از عوامل اساسی پیشرفت جامعه بوده که باید بنابر اقتضای وقت، طبق شرایط ملی و بین المللی همان جامعه، انکشاف و رشد نماید. با درنظرداشت این واقعیت لزوم تغییرات اساسی در نظام تعلیم و تربیهٔ کشور ما نیز محسوس میگردد. بناء تغییرات مطلوب بدون توجه به تجدید و انکشاف نصاب تعلیمی امکان پذیر نیست، از این لحاظ نصاب تعلیمی، برمبنای ارزشهای والای اسلامی و با توجه به پیشرفت علوم و فنون، از اولویت خاص برخوردار است. قابل تذکر است که نصاب تعلیمی تربیهٔ معلم از دیر زمان بدینسو یکنواخت بوده و در حدود ارزشهای قبلی خود جهشی را که همگام با انکشاف علوم معاصر باشد کمتر تجربه نموده است و از جانبی نظر به نابسامانی های اجتماعی و اقتصادی گذشته؛ مانند: فقر، جهل و بیسوادی از کاروان شتابندهٔ پیشرفت و ترقی جهان معاصر و حتی از صف کشورهای روبه انکشاف، عقب مانده و روند حرکت روبه رشد آن، با دشواری ها و موانع مواجه گردیده است. در شرایط موجود که در نتیجهٔ پیشرفت علوم و تکنالوژی معاصر جهان، در بخشهای گوناگون حیات بشری، تحولات شگرفی رونما گردیده است، نیازمندی های رهایی از عقب مانده گی و سیر در جهت ترقی و پیشرفت، به ضرورت مبرم تاریخی مبدل شده است. تحقق این آرمان سیر در جهت ترقی و پیشرفت، به ضرورت مبرم تاریخی مبدل شده است. تحقق این آرمان ایجاد معارف نوین که یکی از ابعاد اساسی آن را، تجهیز آموزگاران به دانش تخصصی، و الای انسانی، یعنی نیل به بازسازی و پیشرفت بدون دگرگونی ژرف در عرصهٔ تعلیم وتربیه و ایجاد معارف نوین که یکی از ابعاد اساسی آن را، تجهیز آموزگاران به دانش تخصصی، و

بر مبنای همین هدف بود که چند سال قبل به تأسی از تصامیم وزارت معارف کشور، مشاوریت ارشد این وزارت در بخش تربیهٔ معلم، ترتیب نصاب تعلیمی جدید را برای مؤسسات تربیهٔ معلم رویدست گرفت. با همکاری استادان پوهنتون کابل و پوهنتون تعلیم و تربیه و تعدادی از اعضای علمی اکادمی علوم ، با برگزاری ورکشاپ ها و بهره گیری از تجارب سیستم تعلیم و تربیهٔ بعضی از کشور های پیشرفته، توانست نصاب جدید تعلیمی دارالمعلمین ها را با توجه به شرایط مشخص کشور، ترتیب و مطابق آن، روند تألیف کتب درسی رشته ها و مضامین مختلف را آغاز نماید.

مسلكي معاصر بنياد مي نهد، امكان يذير نمي باشد.

منظور از تألیف این کتابهای درسی که برمبنای نصاب جدید تعلیمی دارالمعلمین ها صورت پذیرفته است، قبل از همه ارتقای سویهٔ علمی، تخصصی و مسلکی محصلان دارالمعلمین ها و تقویهٔ روحیهٔ آنها به ارزشهای ملی و اسلامی بوده است تا آنها بتوانند در آینده به حیث معلمان آگاه و مبتکر، رسالت ملی و وطنی خویش را در امر آموزش و تربیت نسل بالندهٔ کشور موفقانه ادا نمایند.

لازم به یاد آوری است که هدف ریاست عمومی تربیهٔ معلم با آماده نمودن نصاب جدید تعلیمی دارالمعلمین ها و بر مبنای آن، تألیف و تدوین این کتب درسی، پایان نمی یابد؛ زیرا استفادهٔ مؤثر از این مواد درسی، مستلزم ارتقای سویهٔ علمی و مسلکی استادان دارالمعلمین ها، از طریق اعتلای سطح تخصص و حصول تجارب نوین آموزشی میباشد. با این هدفمندی ریاست عمومی تربیهٔ معلم میکوشد تا زمینهٔ تحصیلات عالی برتر را برای استادان دارالمعلمین ها فراهم نماید. از سوی دیگر با تدویر سیمینار های علمی، ورکشاپها و سازماندهی لکچر ها، به غنامندی هر چه بیشتر اندوخته های علمی و تجارب مسلکی آنان بیفزاید.

امیدوارم محصلان عزیز دارالمعلمین های ما بتوانند با اسلوب آموزش فعال، از این کتاب های درسی که با استفاده از معتبر ترین منابع علمی تألیف گردیده اند، به طور ثمر بخش بهره مند گردند. و سویهٔ علمی و مسلکی خویش را به حیث معلمان آیندهٔ کشور ارتقا بخشند و آمادهٔ خدمت بیشتر و بهتر به آینده سازان کشور شان شوند.

در پایان جا دارد تا از همکاری آن عده استادان محترم پوهنتونها و اکادمی علوم افغانستان اعضای محترم علمی و مسلکی ریاست عمومی تربیهٔ معلم، کارمندان طباعتی آن، استادان محترم دارالمعلمین ها و کمیسیون محترم بازنگری نصاب وزارت معارف که روند تألیف این کتابها را به انجام رسانیده اند، و نیز از مساعدتهای مالی آن مؤسسات خارجی و افراد و نهادهایی که در تدوین این کتب سهم خویش را ایفا نموده اند، اظهار امتنان کنم و از بارگاه خداوند متعال برای ایشان موفقیت های بیشتر استدعا نمایم.

سوسن ورد ک رئیس عمومی ریاست تربیهٔ معلم و مشاور ارشد مقام وزارت معارف

# فهرست مطالب

|       | صفحه   |                                                        | عنوان   |
|-------|--------|--------------------------------------------------------|---------|
|       | 1      |                                                        | مقدمه   |
|       |        | فصل اول                                                |         |
|       | <br> - | مبادی علم عقاید                                        |         |
| ••••• | 4      | ن تعریف، موضوع و غرض علم عقاید                         | درس اول |
|       | I      | تعریف عقاید.                                           | .1      |
|       | I      | الف: تعريف لغوى عقايد.                                 |         |
|       | l      | ب: تعریف اصطلاحی عقاید.                                |         |
|       | <br> - | موضوع علم عقايد.                                       | .2      |
|       | <br>   | غرض علم عقاید.                                         | .3      |
| ••••• | 8      | م: رغازمندی های انسان به عقهه وایجان                   | درس دو، |
|       | I      | نیازمن <i>دی</i> عقل انسان به شناخت حقایق بزرگ درهستی. | .1      |
|       | I      | نیازمندی فطرت بشری به عقیده وایمان.                    | .2      |
|       | I      | نیازمندی صحت نفس وقوت روح انسان به عقیده و ایمان.      | .3      |
|       | l      | نیازمندی اجتماع به انگیزه ها و ضوابط اخلاقی.           | .4      |
|       | l      | نیازمن <i>دی</i> اجتماع به همکاری وهم بست <i>گی</i> .  | .5      |
| ••••• | 13     | م: معنی اجمالی ارکان ایمان                             | درس سو  |
|       | ·<br>· | معنی رکن.                                              | .1      |
|       | I      | تعریف ایمان.                                           | .2      |
|       | I      | ارکان هفت گانه ایمان و دلایل آن.                       |         |
|       | l .    | ایمان به تقدیر، مقتضای ایمان به کمال الهی است.         | .4      |
|       | I      | مفهوم اجمالي ايمان به اللهﷺ .                          | .5      |
|       | l      | مفهوم اجمالی ایمان به ملائکه علیهم السلام.             | .6      |
|       | <br>   | 6 24 6 . 174                                           | .7      |
|       | I      | 1 1 1 2 2 2 2 2 2 3 3 4 7 1                            | .8      |
|       | i      | " <i>)))</i> . <i>O</i>                                | .9      |
|       |        | . مفهوم اجمالي ايمان به قدر.                           | 10      |

## فصل دوم ايمان به الله جل جلاله

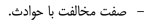
| 22  | درس اول: اکهان به وجود اللهﷺ                     |
|-----|--------------------------------------------------|
|     | <ul> <li>دلایل اثبات وجود الله متعال.</li> </ul> |
|     | 1. دلالت فطرت انسانی بروجود الله الله .          |
|     | 2. دلالت كائنات بروجود الله ﷺ .                  |
|     | الف: خلقت وپيدايش.                               |
|     | ب: اتقان و استواری.                              |
| 3.1 | درس دوم: ایهان به وحداریت الله ﷺ                 |
|     | - دلايل وحدانيت الله متعال.                      |
|     | 1. دلیل خلقت.                                    |
|     | 2. دلالت يكساني نظام كائنات بروحدانيت الله .     |
|     | 3. دلالت عدم فساد هستى بروحدانيت الله الله .     |
| 36  | درس سوم: حقیقت توحید                             |
|     | 1. يگانگى الله ﷺ در خلقت.                        |
|     | 2. يگانگى الله الله الله الله الله الله الله الل |
|     | 3. یگانگی الله الله الله الله الله الله الله الل |
|     | 4. يگانگى الله ﷺ در عبادت.                       |
|     | 5. يگانگى اللهﷺ در اسماء، صفات وافعال.           |
|     | فصل سوم                                          |
|     | اشکال، انواع و اضرار شرک                         |
| 44  | درس اول: شرک و اشکال آن                          |
|     | - تعریف شرک.                                     |
|     | - بعضی اشکال شرک.                                |
|     | 1. پرستش اصنام (بت ها).                          |
|     | 2. پرستش آفتاب، مهتاب و ستارگان.                 |
|     | <ol> <li>یرستش ملائکه و جن.</li> </ol>           |

| ,                     |                                                         |
|-----------------------|---------------------------------------------------------|
| 1                     | 4. پرستش انبيأ عليهم السلام.                            |
| 1                     | گر ک ۱۹۷۰ م<br>5. پرستش احبار (علماء) و رهبان (عابدان). |
|                       | 6. پرستش طاغوت.                                         |
|                       | 7.   پرستش هوا و هوس.                                   |
| 52                    | درس دوم: انواع و اقسام شرک                              |
| L                     | - شرک اکبر.                                             |
| I                     | 1. شرک اکبر جلی.                                        |
|                       | 2. شرک اکبر خفی.                                        |
|                       | - شرک اصغر:                                             |
| i                     | 1. شرک اصغر جلی و مثال های آن.                          |
| I                     | <ol> <li>شرک اصغر خفی و مثال های آن.</li> </ol>         |
| I                     | <ul> <li>فرق میان شرک اکبر و شرک اصغر.</li> </ul>       |
| .l58                  | درس سوم: اضرار و مفاسد شرک                              |
| 1                     | 1. شرک ستم بزرگ است.                                    |
| I<br>I                | 2. شرک مصدر خرافات وبیهوده گی ها است.                   |
| i                     | <ol> <li>شرک مصدر وهم و خوف است.</li> </ol>             |
| i                     | <ol> <li>شرک سبب ذلت واهانت انسانیت است.</li> </ol>     |
| I                     | 5. شرک جوانب مثبت انسان رامعطل قرار میدهد.              |
| 1                     | 6. آثار اخروی شرک.                                      |
| 1                     | فصل چهارم                                               |
| لله جل جلاله          | اسمای حسنی و تصنیف صفات ال                              |
| 64                    | درس اول: چگونگ <i>ي تعين</i> از وجود اللهﷺ              |
|                       | - اسم ذات یا اسم اعظم.                                  |
| i                     | - یاد کردن اللهﷺ به نامهای دیگر.                        |
| شی کتابش در این مورد. | - نظر امام اعظم رحمة الله عليه، ابوالمنتهى و حواث       |
| 69                    | درس دوم: اسماى حسرى الله ﷺ                              |
| I .                   | - شناخت این اسماء.                                      |
| I .                   | <ul> <li>دلایل قرآنی این اسماء.</li> </ul>              |
| `                     |                                                         |
|                       | / j                                                     |
|                       |                                                         |

|                                | - احادیت صحیحه در این مورد.                              |
|--------------------------------|----------------------------------------------------------|
|                                | - توقیف <i>ی</i> بودن اسما <i>ی</i> حسنی.                |
| .لونَ                          | - ذکر و بیان 99 نام الله با معانی دری آ                  |
| 77                             | درس سوم: تصریف صفات الله علاقة                           |
| ه علیه.                        | - تصنيف صفات از نظر امام اعظم رحمة الله                  |
|                                | - سایر تصنیف های صفات.                                   |
| رد اثبات مفصل و نفی مجمل صفات. | - تأييد نظر شارح «العقيدة الطحاوية» در مو                |
| 82                             | درس چهارم: الله شناسی                                    |
|                                | - انواع توحید.                                           |
|                                | - تصنیف صفات به شکل جدول .                               |
|                                | - توضیح جدول.                                            |
| 6                              | فصل پنج                                                  |
|                                | صفات ثبوتيه الله                                         |
| 88                             | درس اول: صفت نفسي الله الله الله الله الله الله الله الل |
|                                |                                                          |
|                                | <ul> <li>برهان حدوث عالم.</li> </ul>                     |
|                                | – برهان بطلان دور و تسلسل.                               |
|                                | – برهان وجود.                                            |
|                                | – برهان غایاتی.<br>از داد                                |
|                                | <ul> <li>براهین انفسی و انسانی.</li> </ul>               |
| 98                             | - براهين قرآني.<br>نا ما دنس                             |
| 98                             | درس دوم: صفات معاری (ذاتی) و معنوی اللهﷺ                 |
|                                | – ص <i>فت</i> قدرت.                                      |
|                                | – صفت اراده.                                             |
|                                | – صف <i>ت</i> علم.                                       |
|                                | - صفت حیات.<br>. مدد                                     |
|                                | –  صفت کلام.<br>·                                        |
|                                | – صفت سمع.<br>:                                          |
|                                |                                                          |

| /         |                                                                |
|-----------|----------------------------------------------------------------|
| 108       | درس سوم: صفات فعلى الله عَلَيْ                                 |
|           | – نظریات مذاهب.                                                |
|           | - عینیت و غیریت صفات دررابطه با ذات الله                       |
| 1.14      | درس چهارم: صفات متشابه الله ﷺ                                  |
| T.        | –  موقف سلف و خلف.                                             |
| سلف وخلف. | <ul> <li>نظر علا مه الباجوری در مورد نقطهٔ اختلاف م</li> </ul> |
| T.        | <ul> <li>تاويل امام ابن تيميه رحمة الله عليه.</li> </ul>       |
|           | درس پنجم: عدل الهى                                             |
|           | – عدل تکوینی.                                                  |
|           | <ul> <li>اشاره الخميس به عدل الهي.</li> </ul>                  |
|           | <ul> <li>– شرح محمد بن ابی العزالحنفی در مورد عدل</li> </ul>   |
| 124       | درس ششم: وجود شر                                               |
| i         | – ارائه پنج دلیل.                                              |
| T         | <ul> <li>ابتلاء و آزمایش انسان.</li> </ul>                     |
| T         | – فواید ذهنی.                                                  |
|           | – نظر شارح «العقيدة الطحاوية».                                 |
| •         | فصل شش                                                         |
|           | اثبات پنج صفت دیگر به                                          |
| 132       | درس اول: صفت وحداری، اقسام و دلای ثبوت أن                      |
| i         | – وحدانیت.                                                     |
| T.        | – اقسام توحيد.                                                 |
| I         | –  نفی کموم ششگانه.                                            |
| T         | –  دلایل قرآنی .                                               |
|           | – دلایل عقل <i>ی</i> .                                         |
| 138       | درس دوم: اثبات چهار صفت دیگر به اللهﷺ                          |
|           | – صفت قِدَم.                                                   |
|           | – دلايل ثبوت صفت قِدَم.                                        |
| i         | – صفت بقاء.                                                    |
|           | – صفت قيام به نف <i>س</i> .                                    |
| <b>`</b>  |                                                                |

...



- دلایل ثبوت صفت مخالفت با حوادث.

#### فصل هفتم هدف خلقت و عبادت الله جل جلاله

| 146 | ی: هدف خل <i>قت</i> جهان و انسان            | درس اول |
|-----|---------------------------------------------|---------|
|     | خلقت کائنات در شش روز.                      | _       |
|     | قانون سببیت و علیت در کائنات.               | _       |
|     | تسخیر کائنات برای انسان.                    | _       |
|     | هدف خلقت انسان.                             | _       |
|     | خلافت زمين.                                 | -       |
| 152 | م: عبادت اللهﷺ ، خصائص و ثمرات عقههٔ اسلامی | درس دو  |
|     | تعریف و انواع عبادت.                        | _       |
|     | خصوصيات عقيدة اسلامي.                       | -       |
|     | آثار و ثمرات عقیدهٔ اس <i>لامی</i> .        | -       |
| 157 | م: اصطلاحات معروف عقابی اسلامی              | درس سو  |
|     | عقیده.                                      | -       |
|     | اصول دین.                                   | _       |
|     | اصول پانزده گانهٔ دین از نظر اسفرایینی.     | _       |
|     | ايمان.                                      | _       |
|     | فقه اكبر.                                   | _       |
|     | واجب، مستحیل و ممکن.                        | _       |
|     | سائر اصطلاحات عقايد اس <i>لامي</i> .        | _       |
| 163 |                                             | مأخذ    |

#### مقدمه

الحمدلله الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذى لم يلد و لم يولد و لم يكن له كفواً أحد، المتوحد بجلال ذاته و كمال صفاته، المتقدس فى نعوت الجبروت عن شوائب النقص و سماته، المنفرد بالايجاد و الاعدام، المتصف بصفات الكمال، المنزه عن صفات النقص، و عن كل صفة يكون بها فى حقه إخلال، و الصلاة و السلام على اشرف المرسلين و امام المتقين، و حامل لواء الحمد يوم الدين محمد عبدالله و رسوله الهادى الامين، المؤيد بساطع حججه و واضح بيناته، و على آله و اصحابه هداة طريق الحق و حماته، و تابعيهم باحسان الى يوم الدين.

چنانچه همه میدانیم افغانستان یک کشور اسلامی است و کافهٔ ملت افغان به معتقدات دین مقدس اسلام یقین کامل و باور قاطع دارد. مضمون عقاید اسلامی جزء نصاب درسی معارف کشور بوده و در صنوف مختلف مکاتب و مدارس دینی تدریس می شود. رشتهٔ علوم دینی دارالمعلمین های کشور در جمع سایر نهادهای تحصیلی، استادان علوم دینی را برای مکاتب و مدارس دینی کشور آمادهٔ خدمت می نماید، بناءً ضرورت است تا محصلان این رشته در پهلوی سایر مضامین علوم دینی مضمون عقاید اسلامی را نیز آموزش ببینند و روی این ضرورت بود که این مضمون در پروگرام درسی دو سمستر این رشته گنجانیده شد و اینک کتاب درسی سمستر اول آن به یاری الله ﷺ تحقیق و تألیف شده است، این کتاب صرف به شرح ذات و صفات الله على و ساير مسائل مربوطه اختصاص يافته و موضوعات مربوط به بعثت انبياء عليهم السلام و ساير اركان ايمان طي كتاب جداگانه تنظيم و تحرير ميگردد. محتويات این کتاب در ضمن هفت فصل ترتیب و جابجا شده که در فصل اول مبادی علم عقاید اسلامی، در فصل دوم ایمان به الله ﷺ، در فصل سوم اشکال، انواع و اضرار شرک، در فصل چهارم اسمای حسنی و تصنیف صفات الله علله درفصل پنجم صفات ثبوتیه الله علله در فصل ششم اثبات پنج صفت دیگر به الله ﷺ، در فصل هفتم هدف خلقت و عبادت الله ﷺ ترتیب و تنظیم شده است. در جمع آوری و ترتیب مطالب کتاب سعی و کوشش بعمل آمده تا از متون معتبر و منابع دست اول عقاید اسلامی استفاده صورت گیرد و مطابق نظر ائمه سلف و علمای اهل سنت و جماعت به تحلیل آن پرداخته شود.

بمنظور تکمیل کار این کتاب از مراجع زیادی استفاده صورت گرفته و تقریباً تمام آن مراجع

معتبریکه به زبان عربی و یا زبانهای ملی در عقاید اسلامی تحریر شده و در کتابخانه های رسمی و یا شخصی کشور وجود داشته، حاضر ساخته شد و به هر کدام آن مراجعه صورت گرفت و بعد از آن در موارد مختلف از آنها استفاده بعمل آمد که لیست مفصل آن در فهرست مآخذ وجود دارد.

این کتاب به شیوهٔ جدید درسی تحقیق و تألیف شده و هر فصل حاوی دروس متعدد است، در ابتدای درس بعد از معرفی عنوان درس، اهداف تدریس درس ذکر گردیده و در اخیر درس تمرینی که حاوی سوالات مختلف است آورده شده است، و هم توجه استادان محترم و محصلان ارجمند به فعالیت صنفی و کار عملی جلب گردیده تا از طریق آن، مراجع معتبر و مواد درسی لازم را مورد استفاده وسیع خود قرار دهند.

با استفاده از فرصت لازم به تذکر می دانم تا از محترم پوهنوال عبدالجلیل یوسفی، محترم صدیق الله سدید، محترم روح الله شفیق و محترم محمد صدیق صمیم ابراز سپاس و شکران نمایم که به ترتیب در ادیت، تصحیح اغلاط، تایپ و دیزاین این کتاب با اینجانب همکاری بی شائبه و صادقانه نموده اند.

و همچنان از همکاری فرهن گی محترم استاد محمد نسیم قاضی زاده عضو نصاب تعلیمات عمومی اظهار سپاس می نمایم.

و در اخیر از اس تادان محترم و مدرسین گرامی خواهشمندیم اگر به اغلاط تایپی برمیخورند و یا در تحلیل مطالب این کتاب مشکلی را ملاحظه می فرمایند با بزرگواری شان خود به حل و رفع آن بپردازند.



**فصل اول** مبادي علم عقايد

#### درس اول

تعریف، موضوع و غرض علم عقاید در دو ساعت درسی تدریس شود.

#### اهداف:

- 1. محصلان معنى لغوى و اصطلاحى عقيده وتعريف علم عقايد را بيان نمايند.
  - 2. محصلان موضوع و غرض تدريس علم عقايد را توضيح كنند.
    - 3. محصلان تثبیت عقیده در نفسها را تمرین کنند.

قبل از اینکه به اصل موضوع علم عقاید داخل شویم، لازمست تا از تعریف، موضوع وغرض آن آگاهی حاصل نمائیم، زیرا تا وقتیکه آنرا تعریف نکنیم امکان ندارد بدانیم که علم مورد نظر ماچیست؟ بنا تعریف است که هر علم را بما معرفی مینماید در غیر آن شاید که ما در بدست آوردن یک علم مجهول خویشتن را مصروف ساخته باشیم که عقل سلیم به بطلان آن حکم میکند، و دیگر اینکه اگر موضوع آنرا که از چه بحث میکند دریافت ننمائیم، تفاوت و فرق آنرا با علوم دیگر ندانیم، و هم اگر غرض و هدف آنرا درک نکرده به آن آغاز کنیم سعی و تلاش ما بیهوده خواهد بود و کار بی هدف به هیچ صورت قابل قبول خردمندان نیست، لهذا اینک نخست علم عقاید را تعریف کرده سپس موضوع و غرض آنرا بالترتیب تذکر میدهیم.

#### تعريف عقايد:

الف: تعریف لغوی عقاید جمع عقیده است و آن از کلمه عقد گرفته شده که بمعنای بستن، گره زدن، محکم کردن عهد و پیمان است. به این اساس معنی عقیده عبارت از آن است که قلب انسان به آن چنان گره خورده و بستگی یافته باشد که تغییر دادن آن متعذر باشد و اینکه مأخذ و مرجع آن تقلید باشد یا وهم و یا عقل تفاوتی ندارد.

در لسان عرب آمده: «عقد قلبه على الشيء لزمه» دل خود را به چيزى بست يعنى خود را به أن ملزم ساخت.

در مصباح آمده: (اعتقدت كذا عقدت عليه القلب والضمير) به چنان چيز معتقد شدم يعنى دل و ضميرم را به آن بستم.

**فصل اول** 

بناً معنی عقیده عبارت است از آنچه که انسان دردل و ضمیر خود نگاه میدارد، و یا آنچه که انسان بدان اعتقاد دارد، چنانچه بمعنی رأی و باور نیز آمده است.

ب: تعریف اصطلاحی علم عقاید اسلامی عبارت از علمیست که از معتقدات اسلامی قسمیکه الله تعالی و پیغمبر او صلی الله علیه وسلم تعلیم داده و امت محمدی به آن اجماع نموده است بحث میکند و شکوک و شبهات راجع به موضوعات اعتقادی را رفع نموده و عقیده صحیح و سالم را بیان میدارد '.

#### موضوع علم عقايد:

موضوع این علم بطور فشرده عبارت است از وجود، وحدانیت، افعال و صفات الله متعال، فرشتگان، کتاب های آسمانی، پیغمبران علیهم السلام، روز آخرت، تقدیر خیر و شر و زنده شدن بعد از مرگ.

#### غرض علم عقايد:

دراین شکی نیست که علم عقاید از همهٔ علوم مهمتر بوده بلکه اساس تمام علوم دیگر است زیرا درپرتو علم عقاید حقیقت تمام معتقدات شناخته شده و درمورد آنها یقین وباور قلبی پیدا میشود، سپس این باور ویقین قلبی مطابق به مقتضیات وایجابات معتقدات، مصدر حسنات و اعمال نیک و تهداب قبول و اعتبار آنها میشود و به این ترتیب انسان به سعادت دنیوی واخروی فایز می گردد، روی این اصل، تدریس مضمون عقیده اسلامی اهداف عمده ذیل را داشته که جهت تحقق آن سعی می کند:

- رشد ونموى ايمان فطرى، عقيده توحيد به الله ﷺ وشناخت اسماء وصفات الله ﷺ از طريق تأسيس عقيده سالم باستناد كتاب الله وسنت رسول الله ﷺ .
  - نگهداری و حفظ مسلمان در آغاز عمرش از سقوط در اندیشه های انحرافی وخرافات فکری وجلوگیری از تقلید کورکورانه و تهدید های شکوک آمیز برخی فلاسفه و نظریات میان تهی باطل.
  - ایجاد قدرت و توانمندی دفاع علمی از عقیده اسلامی در برابر انحرافات الحادی و لادینی با دلایل قاطع و منطقی.

<sup>1.</sup> مصطفى سعيد الخن و محى الدين ديب مستو. العقيدة الاسلامية- اركانها- حقائقها- مُفسداتها دمشق: دار الكلم الطيب،1427 ق. ص 17-18.

ف<mark>صل اول</mark> مبادي علم عقايد

- تربیه افراد جامعه بر اساس دوستی و صمیمیت بخاطر الله ﷺ و رسولش و دوری از فکر تفوق قومی و خود خواهی، و استقرار اندیشه افتخار به اساسات دینی.

- توضیح وتشریح ارکان ایمان به الله ﷺ ، ملائکه، کتابهای آسمانی، رسل، روز آخرت، اندازه خیر و شر، ایجاد محبت با رسل و انبیاء الله ﷺ و تکریم آنها در قلوب مسلمانان.
  - ایجاد اطمینان وسکون قلبی برای مؤمن و دوری از تشویش و اضطراب.
  - ایمان بر اینکه اداره امور جهانی، مادی ومعنوی به الله ﷺ تعلق دارد وبس.
- بوجود آوردن نسل مسلمان که دارای ایمان قوی و عقیده ثابت باشد، نسلی که مسئولیت پخش و نشر دین و علوم آنرا بدوش گرفته، در هر گونه شرایط دشوار و ناگوار ودرمقابل هر نوع تهدیدات و فشارهای طاقت فرسا ایستاده گی کرده بتواند، چنانچه مسلمانان عصر اول در برابر طغیان مشرکین مقاومت نموده لفظ أحد أحد به زبان می آوردند ولی به هیچ صورت از عقیده خود نمی گذشتند.

#### تثبیت عقیده در نفس ها:

در زمان کنونی که مادیات بر ارزش ها، اخلاق و دین چیره شده، خود سری ها وطمع به اوج خود رسیده، گلیم عقیده چیده میشود و روز بروز جای آنرا فرهنگ دشمنان دین میگیرد و از اثر شوم و ناگوار صنعت، عقیده در دل های مردم ضعیف و اکثریت شان به امراض گوناگون روانی وعصبی مبتلا گردیده اند، لهذا تدریس مضمون عقاید ایمان را درقلوب آنها تثبیت وتقویت بخشیده بر هر نوع مخاوف ومصائب عصر پیروزی را نصیب شان می سازد، از ادعیه مأثوره پیغمبر اکرم است که همیشه می فرمود: «یا مقلب القلوب ثبت قلبی علی دینک» چنانچه شده میتواند که این هدف از طریق مثال های زندهٔ مسلمانان عصر نبوت مانند عمار، بلال بن ابی رباح وربعی بن عامر که هیچ فشاری بر آنها تاثیر نکرده تحقق پذیرد.

فصل اول مبادي علم عقايد

#### تمرين

- 1. دانستن تعریف، موضوع و غرض هر علم چه فایده دارد؟
  - 2. عقاید را در لغت واصطلاح تعریف نمائید.
  - 3. علم عقاید از کدام موضوعات بحث میکند؟
    - 4. مقاصد علم عقاید کدام ها اند؟
  - 5. چگونه میتوان عقیده را در نفس ها تقویت بخشید؟

ف<mark>صل اول</mark> مبادي علم عقايد

#### درس دوم

#### نیازمندی های انسان به عقیده وایمان

#### اهداف:

- 1. محصلان نیازمندی عقل انسان به شناخت حقایق بزرگ هستی را توضیح کرده بتوانند.
  - 2. محصلان نیازمندیهای فطری به عقیده و ایمان را بیان کرده بتوانند.
- 3. محصلان نیازمندی اجتماع به ضوابط اخلاقی، همکاری و همبستگی را شرح کرده بتوانند.
  - 4. محصلان با آیات کریمه قرآنی در این موارد بلدیت حاصل کنند.

#### 1. نیازمندی عقل انسان به شناخت حقایق بزرگ هستی:

نیاز و احتیاج انسان به عقیده دینی درست و صحیح از نیازمندیهایش به شناخت خود و شناخت موجودات بزرگ در ماحول و پیرامونش سرچشمه می گیرد یعنی از دریافت جواب به پرسش های که خرد وجانب فلسفی انسان را ازقدیم الأیام تا به امروز سرگرم و مشغول خود ساخته و جوابیکه باعث اطمینان قلب و رفع تشنگی او در این مورد شود دریافت ننموده است، بناءً انسان زیر فشار این سوال های بزرگ و قابل ملاحظه قرار داشته که به پاسخ آنها احتیاج اشد و نیاز مبرم دارد.

۱. از کجا آمده ایم؟ ۲. باز گشت ما به کجاست؟ ۳. غایه و هدف از خلقت ماچیست؟ الف: من از کجا آمده أم واین کائنات واجرام بزرگ که درماحول وپیرامونم قرار دارد از کجاشده؟ آیا من خود بخود وبدون کدام آفریننده پیدا شده أم؟ یا اینکه کدام خالق وآفرید گاری وجود دارد که مرا آفریده است؟ و آن آفریدگارکیست؟ و رابطه، پیوند و علاقه من با او چیست؟ و چگونه است؟

**ب:** بعد از این سفر کوتاه و قصیرالمدت بر روی زمین بازگشت و مصیر به کدام سمت و سو است؟ بعداز مرگ چه واقع میشود؟ آیا زندگی بواسطه مرگ خاتمه می یابد؟ و یا اینکه در

<sup>1.</sup> مجد مكى البيان في اركان الايمان بيروت: دار البشائر الاسلامية،1424 ق. ص17.

فصل اول م<mark>بادي علم عقايد</mark>

ماورای موت حیات دیگری است که در آن بد کاران به کیفر اعمال وکردار زشت و ناروای شان رسیده و مجازات میشوند و نیکوکاران را پاداش اعمال نیک و پسندیده شان داده شده و مورد احسان الهی قرار می گیرند؟

**ج:** چرا انسان آفریده شده است؟ و چرا عقل واراده برایش اعطا شده؟ و چرا تمام موجوداتی که در آسمان و زمین قرار دارد برای او مسخرشده است؟ و هدف و غایه از پیدایش این انسان چیست؟ و چگونه میتوان او را دریافت و شناسائی کرد؟

این همه پرسش های است که به پاسخ ضرورت مبرم دارد و بخاطر پاسخ دادن به این سوالات چاره وجود ندارد جز اینکه به عقیده و ایمان خالص و بی شائبه پناه ببریم و از آن استمداد بجوییم، زیرا تنها ایمان وعقیده صحیح وسالم است که جواب گوی این همه پرسشها شده می تواند.

عقیده است که به انسان میفهماند که او مخلوق و آفریده شدهٔ خالق و آفریده گار بزرگ و با عظمتی است، او را برابر، مکمل و معتدل آفریده و از روح خود در جسد وی دمیده ونعمت های گوناگون را به او ارزانی داشته است.

همانا عقیده انسان است که برایش می آموزاند که بازگشت او بعد از زندگی کوتاه مدت روی زمین به کجاست؟ عقیده اوست که برایش واضح میسازد که مرگ فنا و نابودی محض و کامل نیست بلکه مرگ وسیله انتقال انسان از حیات دنیوی به حیات برزخی است، بعد ازآن آفرینش دیگری وجود دارد که تمام انسان ها درآن جزا وپاداش اعمال خود را بطور کامل می بینند.

و همان عقیده انسان است که برایش می آموزاند که: چرا آفریده شده؟ و چرا نسبت برسایر مخلوقات با کرامت و برتر آفریده شده است؟ او دراین دنیا بخاطر ابتلا و آزمایش خلق شده بخاطر خلق شده تا عبادت و اطاعت الله واحد و لاشریک را نماید و بالاً خره بخاطر آفریده شده تا زمین را طوری تسخیر و تعمیر نماید که بواسطه آن رضامندی و خوشنودی الله جلت عظمته را حاصل نماید.

#### 2. نیاز مندی فطرت بشری به عقیده وایمان:

طوریکه قبلاً تذکر داده شد که نیازمندی های انسان به ایمان و عقیده صحیح و سالم

ف<mark>صل اول</mark> مبادی علم عقاید

وابستگی تام به نیازمندی های عقل وخرد او دارد، دراین جاباید گفت که فطرت وسرشت انسانها نیز نیاز مبرم به عقیده راسخ و ثابت دارد، زیرا انسان همیشه با پریشانی نفسی وتشویش روحی زندگی میکند، احساس یک نوع خلا و کمبودی و نقص میکند تا آنکه به الله متعال ایمان بیاورد، در این جاست که او بعد از پریشانی و اضطراب احساس اطمینان میکند، و بعد ازخوف و بیم احساس امنیت و آرامش را در خود می یابد و هم چنان او طوری احساس میکند که خود را دریافت نموده و شناخته است و از همین جاست که قرآن کریم

ایمان را فطرت بشری قلمداد میکند و میفرماید: «فَأُقِمْ وَجَهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۖ فِطْرَتَ

# ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ ...»'.

ترجمه پس راست بدار روی خود را بدین الله ﷺ یکسو شده " لازم بگیر " دین الله ﷺ را که پیدا کرد مردمان را برآن هیچ تبدیل نیست دین الله ﷺ را این است دین راست.

#### **3. نیازمندی صحت نفس وقوت روح انسان به عقیده وایمان:**

ایمان به الله (سبحانه و تعالی) و ایمان به عدل و رحمت او و همچنان ایمان به مجازات و مکافات در دار خلود و همیشگی به انسان صحت معنوی، نفسی و قوت روحی می بخشد و انگیزه امید واری، خوشبینی وشکیبائی را در وجود او زنده نگه میدارد.

ولی کسانیکه در دنیا بدون ایمان زنده گی میکنند مخصوصاً هنگامی که بلاها، وآفات ومصائب برسرشان فرود میآید به پریشانی وناراحتی روحی وتکلیف های گوناگون عصبی مبتلا میشوند، انتحار وخود کشی را راه نجات خود دانسته عجولانه به آن اقدام میکنند ویاهم با بیماری های روانی به زنده گی ناخوش آیند شان ادامه می دهند.

#### 4. نیازمندی اجتماع به انگیزه ها و ضوابط اخلاقی:

نیازمندی دیگری نیز به ایمان وجود دارد و آن عبارت است از نیازمندی و حاجت اجتماع به انگیزه ها و ضوابطی که مردم رابدون کدام مراقب و پاداش دهنده بشری بسوی انجام امور خیریه وادای مسئولیت های شان سوق دهد، ضوابطیکه علایق و پیوند های بشری آنها را استحکام بخشیده و هر کس را وادار سازد تا در محدودهٔ خود قدم گذاشته و به حقوق وحدود

<sup>1.</sup> سورة الروم، أيه: ٣٠.

فصل اول م<mark>بادي علم عقايد</mark>

دیگران از تجاوز امتناع ورزد. واین یک امر مبرهن و روشن است که قوانین وضعی و زمینی که ساخت فکر و تجارب مخلوق ناقص است به هیچ صورت این بواعث و ضوابط در آن وجود ندارد و نه آنرا در انسانها ایجاد کرده میتواند، بخاطریکه انگیزه ذاتی و درونی در وجود انسان و قلب او که اگر بواسطه ایمان، صالح و نیکو کار شود، همه کردارش اصلاح میشود و اگر فاسد شد تمام اعمالش فاسد میشود، امر لازمی و ضروری پنداشته شده است.

#### 5. نیازمندی اجتماع به همکاری و هم بستگی:

ایمان وعقیده سالم وصحیح رول مهم و بزرگی را در استحکام علایق وارتباطات میان مردم بازی میکند، به اعتبار اینکه همه انسان ها بنده گان پروردگار واحد ویکتا هستند که آنها را آفریده است و همه شان اولاد، نسل وذریه یک پدر هستند بناءً همه برابر و مساوی هستند، الله متعال میفرماید:

«يَتَأَيُّا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفَس وَاحِدَةٍ ...» .

ترجمه: (ای مردمان بترسید از پرودگارتان که بیافرید شما را ازنفس واحد) و میفرماید:

ترجمه:(ای مردمان "هر آیینه" آفریدیم شما را از یک مرد و یک زن و گردانیدیم شما را نژادها و قبیله ها تا با هم شناسا شوید). و همچنان ایمان و عقیده است که روحیه اخوت و برادری را در بین مؤمنان می آفریند، الله ﷺ میفرماید: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ...» ً.

ترجمه: (جز این نیست که مؤمنان برادران اند).

و همین اخوت وبرادری ایمانی ثمرات ونتایجی را درنفس و حیات انسان های با ایمان ایجاد کرده که چیزی را که به خود دوست داشتند به دیگران نیز آنرا دوست میداشتند بلکه پا از آن فراتر زده و راه ایثار پیشه کرده برادرشان را بر خود ترجیح میدادند، هر چند فقر و تنگ دستی شدیدی آنها را تهدید میکرد.

<sup>1.</sup> سورة النساء، آيه: 1.

<sup>2.</sup> سورة الحجرات، أيه: 13.

<sup>3.</sup> سورة الحجرات، أيه: 10.

فصل اول مبادي علم عقايد

#### تمرين

- 1. وجوه نیازمندی انسان به عقیده و ایمان را شماره وار بیان دارید.
  - 2. وجوه نیازمندی اجتماع به عقیده و ایمان صحیح را ذکر کنید.
- 3. پرسش های بزرگی که انسان را مصرانه و ملحانه تحت فشار قرار میدهد کدام ها اند و پاسخ آنرا از کجا یافته میتوانید؟
  - 4. آیا نیاز انسان به عقیده تنها نیاز عقلی است یا خیر، موضوع را روشن سازید.
  - 5. آیا قوانین وضعی (بشری) توانمندی آنرا دارد تا انسان را انگیزه دهد که او به انجام وجائب و مسئولیت هایش وادار ساخته شود و قواعدی را ایجاد نماید که راوبط ذات البینی انسانها را تنظیم نماید.
  - 6. عقیده اسلامی از اثر عمیق و عظیمی در توثیق پیوند های مردمی برخوردار است آنرا واضح سازید.

فصل اول م<mark>بادي علم عقايد</mark>

#### درس سوم

#### معنى اجمالى اركان ايمان

#### اهداف:

- 1. محصلان اركان هفتگانه ايمان را بيان كنند.
- 2. محصلان توضيح كنند كه مفهوم ايمان چه چيز ميباشد.
- 3. محصلان با آیات کریمه قرآنی در این زمینه ها آشنا شوند.

#### اركان:

جمع رکن و رکن چیز، کرانه قویتر وجزء عمده آن چیز راگویند.

و چنانچه هیچ بنا وتعمیر برپاه نمی استد مگر بواسطه اساسات و زیربناهای نیرومند و ثابت، هم چنان بنا و تعمیر این دین بر پا نمی ایستد مگر بواسطه ارکان وزیر بناهای قوی، ثابت و مستحکم و مسلمان به هیچ صورت داخل اسلام شده نمیتواند تا آنکه به تمام ارکان ایمان تصدیق جازم و قطعی نداشته باشد.

#### ايمان:

ایمان درلغت بمعنی تصدیق قطعی است.

و دراصطلاح شریعت: عبارت است ازتصدیق به قلب واقرار به زبان به آن چیزیکه بطور بدیهی از دین فهمیده میشود که رسول صلی الله علیه وسلم آنرا از جانب پروردگار عالم آورده است.

#### اركان هفتگانه ايمان:

اركان هفتگانه ايمان قرار ذيل اند:

۱. ایمان به الله ﷺ
۲. ایمان به ملائکه.
۳. ایمان به کتابهای آسمانی.
۴. ایمان به پیغمبران علیهم السلام. ۵. ایمان به روز واپسین.
۶. ایمان به قدر، خیر و شر آن.
7. زنده شدن بعد از مرگ.

ف<mark>صل اول</mark> مبادي علم عقايد

الله متعال ارکان ایمان را در اول، وسط وآخر سوره بقره ذکر نموده است.

در اول أن چنين ميفرمايد: «ٱلَّذِينَ يُؤۡمِنُونَ بِٱلۡغَيۡبِ َ...»'.

ترجمه:(آنانیکه ایمان دارند به چیزهای نادیده) وغیب آن است که از چشمان ناپدید باشد و آن عبارت از تمام امور غیر مرئی است که از دیده های ما پوشیده و پنهان می باشد و ما به ایمان آوردن آن مأمور شده ایم مانند ایمان به الله متعال، ایمان به ملائکه، ایمان به بعث، جنت، دوزخ و هم چنان ایمان به تقدیر خیر و شر از جانب الله ﷺ.

سپس ميفرمايد: «وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ عِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ ...» ٢.

ترجمه (و آنانیکه ایمان دارند به آنچه نازل شده بسوی تو) یعنی تصدیق میکنند قرآن نازل شده بر شما را. «وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ ... ».

ترجمه (و آنچه نازل شده پیش از تو) یعنی ایمان می آورند به کتب منزل و فرود آمده بر انبیایی قبل ازشما. «وَبِا لَا حَرَة هُم یُوقِنُونَ ﷺ.

ترجمه:(و به آخرت ایشان یقین دارند) و در وسط سوره مذکور می فرماید:

«وَلَكِكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِر وَٱلْمَلَتِهِكَةِ وَٱلْكِتَنبِ وَٱلنَّبِيّن ...».

ترجمه: (ولیکن نیکی عظیم نیکی کسیست که ایمان آورد به الله وروز قیامت وفرشتگان وکتاب ها و پیغمبران).

و در آخر سوره ذکر نموده و ميفرمايد: «ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِـ

وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتِهِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ

سورة البقرة، أيه: 3.

<sup>2.</sup> سورة البقرة، آيه: 4.

<sup>3.</sup> سورة البقرة، آيه: 4.

<sup>4.</sup> سورة البقرة، أيه: 4.

<sup>5</sup> سورة البقرة، آبه: 177

فصل اول م<mark>بادي علم عقايد</mark>

# مِّن رُّسُلِهِ ۚ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۖ غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ عِيْهُ \.

والله متعال در مورد زنده شدن بعد از مرگ چنین میفرماید: «یَتَأَیُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي

ترجمه: (ای مردم اگر در باره برانگیخته شدن در شکید پس [بدانید] که ما شما را از خاک آفریده ایم سپس از ...).

# و: «وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَا رَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ ٱللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴿ \* \* \* \* \* \* \*

**ترجمه:**(و [هم] آنکه رستاخیز آمدنی است [و] شکی در آن نیست و در حقیقتخداست که کسانی را که در گورهایند برمیانگیزد).

#### ايمان به تقدير، مقتضاي ايمان به كمال علم الهي است:

قرآنکریم ایمان به تقدیر را به حیث رکن مستقل ایمان ذکر ننموده است بلکه به ذکر ارکان پنجگانه یعنی ایمان به الله ﷺ، ایمان به روزرستاخیز، ایمان به فرشتگان، ایمان به کتب آسمانی و ایمان به رسل علیهم السلام اکتفا نموده است. چنانچه در آیت مبارکه البر "لیس البر" و دیگر آیات آمده است و رازیکه درآن نهفته است اینست که ایمان به تقدیر به طور ضمنی شامل ایمان به الله متعال ﷺ می باشد یا به عباره دیگر ایمان به الله متضمن ایمان به قدرت او تعالی است بلکه جزء حقیقی آن به شمار میرود و آن از این جهت که مقدرات الهی که در این هستی روی اجرأ قرار دارد عبارت از ایمان است به علم الله متعال و عمومیت مشیت و اراده او و شمولیت قدرت او و علو و برتری مرتبه، سلطه و غلبه آن ذات

سورة البقره، آيه: 285.

<sup>2.</sup> سورة الحج، آيه: 5.

<sup>3.</sup> سورة الحج، أيه: 7.

**فصل اول** مبادي علم عقايد

باعظمت. و هم چنان باید تذکر داد که ایمان به کتابهای الله متعال که درآیات ذکر شده است شامل ایمان به لوح محفوظ قضاو قدر الهی که تمام حوادث ووقایع کونی در آن نوشته و درج است نیز می باشد.

# الله ﷺ ميفرمايد: «مَآ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيۤ أَنفُسِكُمۡ إِلَّا فِي كِتَبِ مِن مُّصِيبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيۤ أَنفُسِكُمۡ إِلَّا فِي كِتَبِ مِن قَبْل أَن نَّبۡرَأَهَاۤ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ ...

ترجمه: (نمیرسد هیچ مصیبتی درزمین ونه در نفسهای شما مگر نوشته شده است در کتابی پیش از آنکه بیافرینیم آنرا به تحقیق این بر الله آسان است).

و پیامبر بزرگوار اسلام ارکان شش گانه ایمان را هنگامیکه جبرائیل آن او پرسید چنین شرح وبیان داشت: «أن تؤمن بالله، و ملائکته وکتبه و رسله والیوم الآخر و تؤمن بالقدر خیره و شره» ترجمه: «اینکه ایمان بیاوری به الله و ملائکه او و کتابهای او و پیغمبران او و روز قیامت و اینکه ایمان بیاوری به تقدیر، خیر آن و شر آن».

#### 1. مفهوم اجمالي ايمان به الله:

خلاصه مفهوم ایمان به الله ﷺ اینست که باور ویقین قاطع وجازم داشته باشیم به اینکه الله متعال حق است، واحد و لاشریک است، متصف به همه صفات کمال است و منزه از تمام عیوب و نقایص است و یگانه اوست که سزاوار ومستحق عبادت و اطاعت می باشد.

#### 2. مفهوم اجمالی ایمان به ملائکه علیهم السلام:

مفهوم و مراد اجمالی ایمان به فرشتگان علیهم السلام اینست که اعتقاد قطعی و یقینی داشته باشیم که آنها وجود دارند، از نور آفریده شده اند، از اوامر الله متعال به هیچ صورت تمرد و سرپیچی نمی کنند و انجام میدهند آنچیزی را که ازطرف الله ﷺ به آن مامور و مؤظف شده اند."

#### 3. مفهوم اجمالی ایمان به کتابهای آسمانی:

خلاصه مفهوم ایمان به کتابهای سماوی اینست که عقیده وباور جازم وقطعی داشته باشیم که

<sup>1.</sup> سورة الحديد، أيه: 22.

<sup>2.</sup> امام مسلم رُحمةُ الله عليه در كتاب ايمان از عمر بن الخطاب رض روايت نموده است.

<sup>3.</sup> ابوالمنتهى ابوالمنتهى شرح فقه اكبر، پيشاور، مكتبه حقانيه ب ت ص 7.

فصل اول م<mark>بادي علم عقايد</mark>

الله ﷺ بالای پیغمبران و رسولان خود کتاب هایی را نازل کرده که شامل هدایت بنده گانش است و مبین آنچیز هایی است که باعث صلاح و رستگاری دنیا و آخرت شان میگردد و هم چنان ایمان داشته باشیم که کتاب های مذکور که وحی است: از جانب الله ﷺ به پیامبرانش نازل شده است، وقرآن کریم ناسخ جمیع کتابهای گذشته سماوی می باشد.

#### 4. مفهوم اجمالي ايمان به پيامبران عليهم السلام:

خلاصه مفهوم ایمان به پیامبران علیهم السلام اینست که باور ویقین کامل داشته باشیم که الله متعال به هر قوم وامت پیامبر ورسولی راجهت دعوت شان به توحید ویکتا پرستی فرستاده است تا آنها رابه کارهای خیر در تمام امور دنیوی واخروی شان دلالت و رهنمایی نموده و از کارهای شر در امور دنیا و آخرت شان آنها را بر حذر دارند.

#### 5. مفهوم اجمالی ایمان به روزقیامت:

#### 6. مفهوم اجمالي ايمان به قدر:

خلاصه مفهوم ایمان به قدر اینست که باور و یقین قطعی داشته باشیم بر اینکه همه چیزهاییکه واقع میشود اعم از خیر و شر به اساس قضا و قدر الهی واقع می شود.

#### 7. مفهوم اجمالی ایمان به زنده شدن بعد از مرگ:

خلاصه مفهوم ایمان به زنده شدن بعد از مرگ اینست که ایمان و باور کامل داشته باشیم براینکه همه انسانها بعد از مرگ دوباره زنده میشوند و مرگ پایان زندگی انسان نیست بلکه پلی است که انسان از طریق آن به زندگی دیگر منتقل می شود.

ایمان آوردن به این ارکان هفت گانه حتمی بوده و استثناء را قبول نمیکند لهذا کسی که ایمان به الله ﷺ داشته ولی به ملائکه ایمان نیاورد مؤمن گفته نمیشود، وکسیکه ایمان به فرشتگان دارد ولی به پیامبران علیهم السلام وکتاب های شان ایمان ندارد مؤمن نیست و هم چنان مؤمن نیست آن که به تمام ارکان هفت گانه به جز روز قیامت ایمان داشته باشد، خدواند ﷺ جهت برملا ساختن چهره اصلی یهود وبیم دادن ازعاقبت وفرجام بدشان میفرماید:

**فصل اول** مبادي علم عقايد

«أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِتَابِ وَتَكَفُّرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنكُمْ إِلَّا خِزْيُ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا أَوْيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ ٱلْعَذَابِ أَوَيَوْمَ ٱللَّهَ بِغَنفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾.

ترجمه: (آیا ایمان می آورید به حصه ای از کتاب و کافر می شوید بحصهٔ دیگر، پس نیست جزای کسیکه کند چنین ازشما مگر رسوائی درزندگانی دنیا ودرروزقیامت گردانیده میشوند بسوی سخت ترین عذاب ونیست الله بی خبر از آنچه می کنید).

و هم چنان می فرماید:

«إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَعْفِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ وَيَقُولُونَ نَوْمُونَ بَبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلاً عَ أُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ حَقَّا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنفِرِينَ عَذَابًا مُّهِينًا عَيْ ".

ترجمه: (هرآیینه کسانیکه منکر اند به الله و پیغمبرانش و می خواهند که تفریق کنند میان الله و پیغمبرانش و می گویند ایمان می آوریم به بعضی و منکر میشویم بعضی را و می خواهند که بگیرند میان این راهی، آن گروه ایشانند کافران به حقیقت و آماده کرده ایم برای کافران عذاب خوار کننده).

<sup>1.</sup> سورة البقرة، آيه: 85.

<sup>2.</sup> سورة النساء، آيه هاي150-151.

فصل اول م<mark>بادي علم عقايد</mark>

#### تمرين

- 1. معنی رکن چیست و ارکان ایمان کدام ها اند؟
  - 2. معنی ایمان در لغت و اصطلاح چیست؟
- 3. آیه مبارکه قرآنی را ذکر کنید که ارکان ایمان در آن ذکر گردیده باشد.
- 4. یک حدیث مبارک پیغمبر اکرم ﷺ را که به ارکان ایمان دلالت نماید بگویید.
  - 5. از موضوعات ذیل یکی را انتخاب نموده مفهوم اجمالی آن را شرح دهید: 1 1 ایمان به الله ﷺ. 2 1 ایمان به فرشتگان. 3 1
- 6. چرا قرآنکریم ایمان به تقدیر را منحیث رکن مستقل ایمان ذکر ننموده است؟
  - 7. ايمان به كتاب هاى الهي مشتمل بركدام كتاب ها است؟
    - 8. غیب در لغت چه را گویند و مراد شرعی آن چیست؟
- 9. حکم کسانیکه به برخی ازعقاید ایمان می آورند و از برخی دیگر صراحتا ً انکار می ورزند چیست؟

# فصل دوم ايمان به الله جل جلاله

#### درس اول

#### ايمان به وجود الله جل جلاله

#### اهداف:

- 1. محصلان دلالت فطرت و كاينات بر وجود الله على را توضيح دهند.
- 2. محصلان با عجایب و شگفتی های آفرینش الله ﷺ در آفاق و انفس استدلال کنند.
  - 3. محصلان دلایل نقلی را در این موارد بیان کنند.

ایمان به اینکه الله ﷺ حق (واجب الوجود) است نخستین واجب ایمان به شمار میرود، الله ﷺ

در اين مورد ميفرمايد: «ذَالِكَ بِأَنِّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ...»'.

ترجمه:(این به سبب آن است که هر آیینه اوست حق) و میفرماید:

«أَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ عَيْ ١٠٠٠.

ترجمه (يقيناً كه الله اوست راست ظاهر كننده) و مي فرمايد

### «فَذَالِكُمْ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ ٱلْحَقُّ ...» .

ترجمه:(پس آنکه اورا این صفت باشد الله است پروردگار شماست، که حق است) و معنی حق در لغت آنست که اثبات آن واجب و اعتراف به آن امر لازم و حتمی باشد و امکان انکار و تردید از لحاظ قوت ثبوت و قطعیت حجت و دلیل درآن منتفی باشد، پس وجود الله متعال حقیقتی است ثابت که در فطرت و سرشت سلیم انسانی مستقر و جاگزین و برای صاحبان عقول سالم واضح و روشن بوده است، دلائل و براهین بر اثبات وجود الله متعال بطور ظاهر و آشکار برای همگی معلوم می باشد، چنانچه الله متعال قرار فرموده ذات اقدس خودش "الحق المبین" است یعنی آنکه پوشیده نیست که ظاهرتر و آشکاراتر از او کسی در وجود نیست، بناءً هیچ شک و تردیدی در وجود او تصور شده نمیتواند چنانچه در وجود این کائنات مشهود شک و شبهه شده نمیّهاند.

<sup>1.</sup> سورة الحج، آيه: 62.

<sup>2.</sup> سورة النور، آيه: 25.

سورة يونس، آيه: 32.

# الله متعال ميفرمايد: «أَفِي ٱللَّهِ شَكُّ فَاطِر ٱلسَّمَـٰوَ'تِ وَٱلْأَرْضِ »'.

ترجمه:(أيا در الله شبهه است، أفرينندهٔ أسمان و زمين است).

بناً چنانچه در وجود آسمانها و زمین که آنرا با دیده گان خود مشاهده میکنیم و هیچ شک و تردیدی در وجود آنها نداریم از باب اولی در وجود کسیکه این آسمانها و زمین را آفریده و پیدا کرده که عبارت از الله جلت عظمته است شک و تردیدی نباید داشته باشیم. در مورد اثبات وجود الله الله علا دلایل بیشماری موجود است که مهمترین آنها قرار ذیل می باشد:

# 1. دلالت فطرت انساني بر وجود الله جل جلاله:

فطرت عبارت از خلقت و آفرینشی است که الله هم مردم را به آن آفریده است لهذا الله متعال انسان را طوری آفریده که در اعماق او احساس و شعور مرموز و پوشیده نسبت بر وجود آفریده گارش نهفته است.

الله قدير ميفرمايد: «فِطْرَتَ ٱللهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَهَا » ٢.

ترجمه: (" لازم بگیر" دین الله را که پیدا کرد مردمان را بر آن).

ولی احیاناً گروهی ازمعاندین از لجاجت کارگرفته، فطرت وسرشت شان درهنگام آسایش، گشایش ورخا انحراف کرده ازوجود الله انکار میورزند و از موجودیت آن ذات مقدس غافل میشوند مگرهنگامیکه شداید، دشواری ها ومشکلات دامنگیر شان شود باز بسوی الله ییکه مجیب المضطرین است روی آورده پناه میبرند. این حالت ایشانرا الله گونه مثال در قرآنکریم چنین ذکر نموده ومیفرماید:

# «وَإِذَا غَشِيَهُم مُّوْجُ كَٱلظُّلَلِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ».

ترجمه: (و چون بپوشاند ایشانرا موج مانند سایبانهای ابر میخوانند الله را در حالیکه خالص کنندگان اند برای او عبادت را) و در جای دیگرمیفرماید:

<sup>1.</sup> سورة ابراهيم، أيه: 10.

<sup>2.</sup> سورة الروم، أيه: 30.

سورة القمان، آیه: ۳۲.

# «وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّآ إِيَّاهُ »'.

ترجمه:(و چون برسد بشما سختی در دریا فراموش میشود کسی را که میخوانید مگر الله).

## 2. دلالت كائنات بر وجود الله جل جلاله:

یقینا ٔ این هستی با تمام مخلوقات که در آن وجود دارد شاهدی و گواهی تام بر وجود خالق و آفریدگار علی و قدیرش میدهد و آن از دو ناحیه:

الف: خلقت و پیدایش. ب: اتقان و استواری.

#### الف: خلقت و پيدايش:

خلقت عبارت از آفرینش اشیاء و ایجاد چیز ها است بعد ازعدم ونبودن آن و بداهت اقتضای آنرا میکند که هر آفریده شده ناگزیر خالق و آفریدگاری داشته باشد. بسوی خود و چیزهاییکه در ما حول و پیرامونت قرار دارد نظرانداخته و دقیق شو، آیا خویشتن را خودت آفریده ئی؟ آیا آسمانها وزمین را توخلق نموده ئی؟ حقیقت وواقعیت امراینست که نه توونه غیر ازتو کسی دیگر این ادعا را کرده میتواند، و آین هم ازجملهٔ امور بدیهی و غیر قابل تأمل است که هیچ چیزی در این هستی خودش خالق و ایجاد کننده خود شده نمیتواند و هر چیز ناگزیر یک موجد و آفریدگار دارد و آن خالق و آفریدگار بجز الله قدیر و توانا که همه اشیا را بعد ازعدم آن هست نموده است کسی دیگر شده نمیتواند. الله متعال میفرماید:

# «أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ

# َّ بَل لَّا يُوقِنُونَ ﴿ »ً.

ترجمه: (آیا آفریده شده اند بدون آفریننده یا خود ایشان آفریننده گان اند، آیا آفریده اند آسمان وزمین را "نه چنین است" بلکه یقین نمی کنند).

و این حقیقت را اعرابی و بادیه نشین ساده لوح هنگامیکه از موجودیت الله ﷺ پرسیده شد، چه خوب تعبیر نموده است.

<sup>1.</sup> سورة الاسراء، أيه: ٧٧.

<sup>2.</sup> سورة الطور، آيه هاي ٣٥ - ٣٠.

«يا سبحان الله البعرة تُ تدل على البعير، و أثر القدم يدل على المسير، فسماء ذات ابراج، و ارض ذات فجاج، و بحار ذات امواج، أفلا تدل على اللطيف الخبير!!».

ترجمه: (یا سبحان الله: بشکل اشتربه وجود اشتردلالت میکند وآثار قدم به راه رو دلالت میکند، پس آسمان دارای برج ها، زمین دارای راه ها، و بحرهای دارای امواج، چطور شده میتواند که بر یک ذات لطیف و خبیر دلالت نکند!!) '.

#### ب: اتقان و استوارى:

تمام چیزهای موجود در این هستی آیات و نشانه های اند که دلالت واضح و روشن برعظمت و بزرگی صانع، حکمت مقدر، تنظیم و تنسیق مبدع آن میکند، از آفرینش شگفت آور، مستحکم و استوار کائنات گرفته تا خلقت انسان وتکوین او، عالم حیوانات و عالم نباتات. هرچند که دانش وعلم بسوی تمدن وپیشرفت گام میگذارد وشناخت ومعرفت انسان در مورد جهان هستی بیشتر میشود به همان پیمانه ایمان مؤمن به صانع حکیم ان افزونتر میگردد. الله

متعال ميفرمايد: «صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِيَّ أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ » . .

ترجمه (صنع الله، ذاتی که استوار ساخت هرچیز را) و در آیت دیگری میفرماید:

**ترجمه:**(آنست که داد هر چیزی را صورتش سپس راه نمودش) و الله قدوس به مادعوت داده است تادر آفرینش وصنعت او که تمام اشیاء را با اتقان، استواری و استحکام عجیب آفریده توجه نموده، تدبر و تفکر نماییم، چنانچه میفرماید:

**ترجمه:**(و در زمین نشانهاست یقین کنندگان را و در ذات های شما نیز، آیا نمی نگرید) و هم چنان میفرماید:



<sup>1.</sup> مجد مكى همان اثر ص 34.

<sup>2.</sup> سورة النمل، آيه: 88.

<sup>3.</sup> سورة طه، آيه: 50.

<sup>4.</sup> سورة الذاريات، آيه هاي 20-21.

ترجمه: «آیا نگردانیدیم زمین رافرش، و کوها را میخها، و آفریدیم شما را جفت جفت، و گردانیدیم خواب شما را برای رفع خستگی، و گردانیدیم شب را پوشش، و گردانیدیم روز را وقت کار، و بنا کردیم بالای شما هفت بنای خیلی محکم، و گردانیدیم چراغی درخشان، و فرو آوردیم از ابرهای فشارنده آبی ریزان فراوان پی در پی، تا برآریم بواسطه آن دانه و گیاه و باغهای در هم پیچیده».

و نیز میفرماید:

«فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَنُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ۚ ﴿ أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآءَ صَبَّا ﴿ ثُمَّ شَقَقْنَا اللَّهُ وَلَيْتُونَا وَخَلاً اللَّهُ وَعَنَبًا وَقَضْبًا ﴿ وَزَيْتُونَا وَخَلاً اللَّهُ وَعَنَبًا وَقَضْبًا ﴿ وَزَيْتُونَا وَخَلاً اللَّهُ وَلِأَنْعَامِكُمْ ﴿ اللَّهُ وَلَا نَعْمِكُمْ ﴿ اللَّهُ وَلَا نَعْمِكُمْ ﴿ اللَّهُ وَلَا نَعْمِكُمْ ﴿ اللَّهُ وَلِأَنْعَامِكُمْ ﴿ اللَّهُ وَلَا نَعْمِكُمْ ﴿ اللَّهُ وَلَا لَكُمْ وَلِأَنْعَامِكُمْ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا أَنْعَامِكُمْ ﴿ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللْمُعِلَّا اللْمُعِلَمُ الللْمُلِمُ الللْمُعِلَّا اللْمُعَالِمُ الللِلْمُ اللْمُلْعِلَا اللْمُعَالِمُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعَالَمُ الل

**ترجمه:**(سپس باید در نگرد آدمی به طعام خود که چگونه ریختیم آب ریختنی، بازشگافتیم زمین پس رویانیدیم در آن دانه، و انگور و سبزیجات، و زیتون و خرما، و باغهای پردرخت، و میوه و گیاه برای شما و چهارپایان شما).

و در آیت دیگر میفرماید:

«أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْأَرْضَ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ ٣٠.

ترجمه: (آیا پس نمی نگرند به شتران که چگونه آفریده شده اند، وبسوی آسمان که

سورة النبأ، آيه هاى6-16.

سورة عبس، آيه هاى 24-32.

<sup>3.</sup> سورة الغاشيه، آيه هاي17-20.

چگونه برافراشته شده، وبسوی کوها که چگونه استوار شده، وبسوی زمین که چگونه گسترده شده است). و اینک در اینجا لازم میدانیم تا مثال هایی از عنایات حکیمانه و اتقان شگفت انگیز آفرینش اللهی را در نفس ها و آفاق خدمت شما قراردهیم.

#### 1. نمونه ای از عجائب وشگفتی های آفرینش الله از انفس:

مثال بارز وزنده عجائب الله ﷺ یکی هم آفرینش انسان است چنانچه الله یکتا و بی همتا درمورد خلقت او میفرماید:

«وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينٍ ﴿ ثُمَّ جَعَلَنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلْمُضَغَةَ عِظَمًا فَكَسَوْنَا ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلنُّطْفَة عَلَقَة فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَة مُضَغَة فَخَلَقْنَا ٱلْمُضَغَة عِظَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحَمَّا اللَّهُ الْحَسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ اللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ اللَّهُ الْعِظَمَ لَحَمَّا اللَّهُ الْمِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْمُضَمِّعُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُحْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلَىٰ اللَهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ الْعَلَامِ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْمِ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الَا اللَّهُ اللْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ ا

ترجمه: (و هر آیینه افریدیم انسان را ازخلاصه کشیده شده ازگل، پس گردانیدیم نطفه را در قرارگاه، پس ساختیم آن نطفه را خون بسته، پس ساختیم خون بسته را پاره گوشت، پس ساختیم آن پاره گوشت، باز آفریدیم او را آفرینش آن پاره گوشت، باز آفریدیم او را آفرینش دیگر، پس بزرگ است الله نیکو ترین آفریننده گان "اندازه کنندگان").

آیات مذکور توجه انسان را به آفرینش وخلقتش جلب مینماید، تابداند که او در ابتدای خلقت بشکل نطفه در رحم مادر قرار گرفت پس همان نطفه به قدرت و ابداع الله به خون بسته تبدیل شده و بعد از آن به استخوان، و بعداً با گوشت، اندام ها و حواس او تغییر شکل یافت تا بالاخره بعد از سپری نمودن ادوار و مراحل متعددی بشکل بشر و انسان متناسب و برابر، با بهترین صورت آفرینش به دنیا بیرون آمد.

## 2. نمونه ای ازعجایب و شگفتی های آفرینش الله ر آفاق:

مثال روشنی از شگفتی های آفرینش باری تعالی درآفاق رامیتوان در این ستاره گان نشاندهی نمود که ما آنرا در آسمان مشاهده میکنیم که با سرعت حیرت آور و مقدر شده در حرکت هستند، از مدار، خط و سیری که برایشان تعیین گردیده قطعا ً انحراف نمیکنند و از وقت و

<sup>1.</sup> سورة المؤمنون، آيه:12-14.

موعد معین شان هیچگاه تخلف نمی ورزند و با وجود ضخامت و بزرگی حجم شان هرگز سقوط نمی کنند و نه با همدیگرشان در تصادم واقع میشوند. بیایید که بین یک توپ کوچک و سبک و این سیارات بزرگ و ثقیل مقایسه و مقارنه کنیم، فکر کنید که این توپ با آنکه وزن خیلی کم دارد ولی همینکه به فضا پرتاب شود می بینیم که بدون درنگ بعداز مدت کوتاهی پس به زمین سقوط می نماید با وجود کوچکی حجم وخفت وزن آن ولی آن سیارات و اجرام بزرگ سماوی به هیچ صورت سقوط نمی کنند.

هم چنان بین این ره روان روی زمین و آن سیارات و اجرام سماوی به مقارنه و مقایسه بپردازید می بینید که این ره روان با وجود آنکه از قوه دید و خرد برخوردار هستند ولی درهنگام راه رفتن با همدیگر شان در تصادم واقع میشوند مگر آن سیارات و اجرام بزرگ که از نعمت قوه دید و خرد هم محروم اند ولی هیچگاه با همدیگر شان تصادم نمیکنند پس کیست که این ستارگان و سیارات بزرگ را محکم گرفته و از سقوط شان جلوگیری میکند و مدار و خط و سیر دقیقی برایشان تعیین نموده که باهم در تصادم واقع نمیشوند؟ یقیناً و بدون شک آن ذات، ذات اقدس الله ﷺ است و چه راست گفت هنگامیکه فرمود:

# «إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوٰتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولَا»'.

ترجمه (هر آیینه الله نگه میدارد آسمانها و زمین را از آنکه از جای خود زائل شوند) و میفرماید:

«وَٱلشَّمْسُ جُّرِی لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ۚ ذَالِكَ تَقَدِیرُ ٱلْعَزِیزِ ٱلْعَلِیمِ ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرُنَهُ مَنَازِلَ حَتَّیٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِیمِ ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ یَانَبَغِی هَاۤ أَن تُدرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلشَّمْسُ یَانَبَغِی هَاۤ أَن تُدرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلنَّمْسُ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

ترجمه:(و آفتاب میرود بقرارگاه خود، اینست اندازه غالب دانا، و برای ماه مقرر کردیم منزلها را تا آنکه بازگردد مانند شاخچه کهنه خوشهٔ خرما، نه آفتاب راسزاوار است که دریابد ماه را ونه شب سبقت کننده است به روز و هریکی درمدار خود شنا میکند) و الله بی نیاز در آیت مبارکه ذیل هردو

<sup>1.</sup> سورة الفاطر، آيه: 41.

<sup>2.</sup> سورة يس، آيه هاي 40-38.

دلالت (آفاق و أنفس) را ذكر نموده و ميفرمايد: «سَنُرِيهِمۡ ءَايَتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِهِمۡ

حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمۡ أَنَّهُ ٱلْحُقُّ أَولَمۡ يَكۡفِبِرَبِّكَ أَنَّهُ مَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ عَ

ترجمه: (زود است که بنماییم ایشانرا نشانهای خود را که در آفاق است و در نفسهای ایشان نیز، تا روشن شود برای ایشان که او حق است، آیا بسنده نیست؟ پروردگار تورا اینکه او بر هر چیز گواه است).

سورة فصلت، آيه: 53.

#### تمرين

- 1. معنى ايمان به الله على حيست؟
- 2. وجود الله على حق است، معنى حق را با دليل روشن سازيد.
- 3. یکی از دلایل موجودیت الله ﷺ (دلیل فطرت) است، معنی فطرت چیست؟
- 4. يكى از دلايل موجوديت الله ﷺ (دليل خلق) است معنى خلق را واضح سازيد.
- - 6. آیت مبارکه ایکه مراحل خلقت انسان را بیان داشته ذکر نمایید.
- 7. ستارگانی را که درآسمان مشاهده میکنید یکی از دلایل اتقان به حساب میرود، بگویید که چگونه بر وجود الله ﷺ دلالت می کند؟

# درس دوم

ایمان به وحدانیت الله جل جلاله در دو ساعت درسی تدریس شود.

## اهداف:

- 1. محصلان دلایل خلقت، دلیل یکسانی نظام کاینات و دلیل عدم فساد هستی بر وحدانیت الله ﷺ را اقامه کنند.
  - 2. محصلان توانائي دريافت دلايل جديد بر وحدانيت الله على را كسب كنند.
    - 3. محصلان دلایل نقلی را در این مورد جستجو کنند.

# توحيد الله متعال:

عبارت از ایمان است به اینکه الله واحد و یکتاست، در ذات، صفات و افعال شریک و همتا ندارد، پروردگار عالمیان، آفریدگار و مدبر کائنات است، سزاوار و مستحق عبادت تنها او می باشد '.

# دلايل وحدانيت الله جل جلاله:

#### 1. دلیل خلقت:

«وَإِلَهُكُرْ إِلَهُ وَاحِدُ اللهَ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَتِ وَاللهَ كُرْ إِلَهُ وَاحِدُ اللهَ وَالنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجَرَى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ

<sup>1.</sup> مجد مكى. همان اثر. ص40.

ترجمه:(و معبود شما معبود یگانه است، نیست هیچ معبودی جزاو (و اوتعالی) نهایت بخشاینده بسیار مهربان است، هر آیینه در آفرینش آسمانها و زمین، اختلاف شب و روز و کشتی هائیکه "گرفته" میرود دردریا آنچه سود میدهد مردم را وآنچه فروفرستاده الله از طرف آسمان ازآب پس زنده گردانید به آن زمین را پس از مرگ آن و پراگنده ساخت در زمین از هر جنبنده و در تقلیب بادها و در ابر رام کرده شده میان آسمان و زمین هر آیینه دلایلی است مرگروهی را که خرد دارند.

#### 2. دلالت يكساني نظام كائنات بروحداني الله

یقینا ًکه ناظر و بیننده به این هستی، متأمل و متفکر در عجائب نظام و استواری صنعت آن طوری آنرا می یابد که بر وفق نظام واحدی در سیر و حرکت بوده که بین تمام اجزای آن تنسیق و هماهنگی کامل وجود دارد، این نظام ثابت و مستحکم در صنع الهی دلالت صریح میکند که این کارها تحت اراده و مشیئت الهظ واحد حکیم و علیم صورت می پذیرد. الله متعال دراین مورد

ميفرمايد: «مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ ٱلرَّحْمَانِ مِن تَفَاوُتٍ » .

ترجمه (نمی بینی در آفرینش رحمن هیچ تفاوت"خلل").

در آیت دیگر میفرماید:

«أُمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأُنزَلَ لَكُم مِّرَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُواْ شَجَرَهَآ أُولَهُ مَّعَ ٱللَّهِ أَبَلَ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ فِي أَمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَلُهَآ أَنْهَرًا وَجَعَلَ هَا رَوَسِي وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْن حَاجِزًا أُولَهُ مَّعَ ٱللَّهِ أَبَلُ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فِي ».

سورة البقرة، أيه هاى163-164.

<sup>2.</sup> سورة الملك، أية: 3.

<sup>3.</sup> سورة النمل، آيه:60-61.

ترجمه: (بلکه "میپرسیم" کی آفریده آسمانها و زمین را و فرود آورده برای شما از آسمان آب را پس رویانیدیم با آن باغهای با رونق و تازه، ممکن نبود برای شما که برویانید درختان آنرا، آیا معبودی شریک هست باالله؟ "نی" بلکه ایشان گروهی هستند که از راه کج میروند، بلکه "میپرسیم" کی آفریده زمین را لائق بود و باش و بیافرید در میان زمین نهرها و گردانید برای قرار آن کوهای بلند گران، و آفرید میان دو بحر حجابی آیا معبود دیگری هست با الله "نی" بلکه اکثر ایشان نمی دانند).

#### 3. دلالت عدم فساد هستی بروحدانیت شه

این یک حقیقت ثابت است که کشتی به دستور یک نفررئیس ملاحین و کشتی بانها به حرکت در می آید و اگر تعداد دساتیر از یکی بیشتر شود اداره کشتی با اضطراب و ناآرامی مواجه گردیده غرق میشود، هم چنان برای یک لشکر یک نفر قائد و سالار مناسب است، به همین منوال مدرسه، فابریکه و فامیل را به آن قیاس کنید. الله متعالی در این مورد میفرماید:

# «لَوْ كَانَ فِيهِمَآ ءَالْهِأَةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتا ۚ فَشُبْحَينَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ » .

ترجمه: (اگر بودی در آسمان و زمین معبودانی سوای الله "هرآیینه" هر دو تباه شدی، پاکی الله یراست که مالک عرش است از آنچه بیان می کنند).

بناً اگر این هستی را دو خالق و آفریننده میبودند حتماً بافساد مواجه می شد و آن از این جهت که اگر هر دوی آنها با هم در اراده و خلقت آن متفق میشدند معنی آن این بود که هر یکی آنها به دیگرش نیاز و احتیاج داشت، حال آنکه (إله) و معبود محتاج و نیازمند نمی باشد، و اگر در بین هم در مورد اراده و آفرینش اختلاف می ورزیدند حتما این هستی و کائنات با فساد و بیقراری روبرو میشد. اگر در این هستی بغیر از الله شد و اله و معبود پرستش می شد و از آنها فرمانبرداری صورت می پذیرفت بازهم لزوما این هستی، بافساد و نابودی مواجه بود، پس مستحق و سزاوار عبادت بجز الله متعال هیچ کسی شده نمیتواند. ازجمله آیاتیکه الله یکتا و بی همتا آنرا به حیث دلیل وحدانیت خود در قرآنکریم ذکر نموده است یکی این آیت مبارکه است: همتا آنرا به حیث دلیل وحدانیت خود در قرآنکریم ذکر نموده است یکی این آیت مبارکه است:

<sup>1.</sup> سورة الانبياء، آيه: 22.

# وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ شَبْحَنَ ٱللهِ عَمَّا يَصِفُونَ نَهُ".

ترجمه: (نگرفته است الله هیچ فرزندی ونیست با او شریک در الوهیت هیچ معبودی آنگاه هرآیینه میبرد هر معبودی چیزیکه آفریده است و هر آیینه غلبه میکرد بعضی ایشان بر بعضی، پاک است الله از آنچه بیان میکنند) در آیت مذکور دو دلیل وجود دارد که دعوای تعدد آلهه و معبودان را باطل و بی بنیاد می سازد.

الف: «إذا لذهب كل إله بما خلق» يعنى هر اله و معبودى ازآنها آفريده شده و مخلوق خود را فراهم ساخته عليحده مى شد كه اين حالت باعث تباين و اختلاف در بين مخلوقات هم نوع شده فساد انتظام هستى و كائنات امر محتوم ميگرديد، درحاليكه به اساس مشاهده عينى ما واقعيت اين است كه اين هستى با عالى ترين نظم و نسق و بهترين و عجبترين صنع آفريده شده است.

ب: «و لعلا بعضهم على بعض» يعنى هر "إله" برديگرش چيره شده بالاى او غالب مى شد و عقل نيز به درگيرى و حصول غلبه بر همديگر در موجوديت حكام متعدد قناعت ميكند، و اگر كسى گمان ميكند كه امكان دارد كه إله و معبود با غير خود متفق و متحد شده ميتواند، در اين صورت (إله) را از معناى اصلى آن تجريد و از حقيقت آن خارج ساخته است و او را به اساس اقتضاء و خواست (اتفاق) مقهور و مغلوب گردانيده است، زيرا معناى (إله) اينست كه او داراى سلطه و قدرت مطلق، نفوذ تام و قهر و غلبه باشد ".

<sup>1.</sup> سورة المؤمنون 91.

<sup>2.</sup> مجد مكى. همان اثر. ص43-44.

## تمرين

- 1. معنى توحيد الله متعال چيست؟
- 2. دلالت خلقت بريگانگي الله ﷺ را با دليل واضح سازيد.
- 3. دلالت یکسانی نظام کائنات بر وحدانیت الله ﷺ را با دلیل بیان کنید.
  - 4. دلالت عدم فساد كائنات بر توحيد الله را با دليل شرح دهيد.
- 5. درآیت «ما اتخذ الله من ولدو ماکان معه من إله إذا ً لذهب کل إله بماخلق و لعلا بعضهم علی بعض» دو دلیل بر وحدانیت الله گل موجود است، هر دو دلیل را در پرتو تفسیر آیه مبارکه توضیح دهید.
- 6. اگرکسی گوید که: صورت اتفاق تعدد الهه ممکن است، جواب شما در این مورد چیست؟

# درس سوم

#### حقیقت توحید

#### اهداف:

- 1. محصلان یگانگی الله ﷺ در خلقت، ملک و تشریع را اثبات کرده بتوانند.
- 2. محصلان یگانگی الله الله را در عبادت، ذات، اسماء، صفات و افعال توضیح نموده بتوانند.
  - 3. محصلان با آیات متبرکه قرآنی در موارد مختلف توحید بلدیت حاصل کنند.

قرآنکریم حقیقت و معانی توحید را بطور مشرح و تفصیلی واضح ساخته است و هیچ حقیقتی از حقایق آنرا بدون شرح وتفصیل و اقامه برهان و دلیل بر آن نگذاشته که مهمترین آن حقایق قرار ذیل اند:

## 1. يكانكي الله جل جلاله در خلقت:

الله متعال ذاتی است که به تنهائی و یگانگیش تمام این عالم را آفریده است، واین هم یک حقیقت مبرهن است که خلقت وآفرینش اقتضای رسانیدن رزق و روزی، زنده ساختن، میراندن و تدبیر را می کند.

بناءً الله ﷺ هم آفریدگار انسان است و هم آفریننده آسمانها، زمین، مواشی، چهارپایان، نباتات و غیره. قرآنکریم انواع خلقت الهی را در آیات بی شماری بابسط وتفصیل ذکر نموده واینک دراین فرموده الله متعال آنرا بطور خلص و اجمالی بیان داشته است:

«ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيِّءِ». ترجمه:(الله أفريننده هر چيز است).

و این هم واضح است که احدی از مخلوق الله قدوس این ادعا را نمی تواند که او آفریدگار یا روزی دهنده و یا مدبر یک ذرهٔ کوچکی در آسمان و یا در زمین است:

«وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ٥٠٠.

ترجمه:(و نشاید ایشان را و نمی توانند).

<sup>1.</sup> سورة الشعراء، آيه: 211.

# 2. يكانكي الله جل جلاله در ملك:

چون خالق و آفریدگار همه مخلوقات ذات بی همتای الله سبحانه و تعالی است، بناءً مالک اصلی و حقیقی تمام این مخلوقات نیز او تعالی می باشد، الله متعال میفرماید:

# «وَلَمْ يَكُن لَّهُ و شَرِيكُ فِي ٱلْمُلَّكِ »'.

ترجمه:(و نیست او را شریکی در پادشاهی) و هکذا میفرماید:

ترجمه: (الله راست پادشاهی آسمان ها و زمین و آنچه در آنهاست و او بر همه چیز توانا است) و چیزیکه در دسترس و ملکیت انسانها قرار دارد تمام آن فقط تسخیر و عطای اللهی می باشد، چنانچه او تعالی میفرماید:

# «وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَواتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْض جَمِيعًا مِّنْهُ».

ترجمه: (و مسخر کرده است برای شما آنچه در آسمانها و آنچه در زمین است همه را از نزد خود) و چون این موضوع واضح و ثابت گردید که خلق و امر همه مختص به الله متعال می باشد پس نه خالق و آفریدگاری وجود دارد جز الله و نه رازق و روزی دهنده ای وجود دارد جز الله و نه رازق و روزی دهنده ای وجود دارد جز الله و نه مدبر و تدبیر کننده امور وجود دارد بغیر از الله و این امر واجب و لازم میسازد تا دلهای ما فقط و فقط با همان الله واحد و لاشریک تعلق و بستگی داشته باشد و بر او اعتماد و توکل داشته باشیم، عجز و فقر خود را تنها به او اظهار کنیم و مایحتاج و نیازمندی های مان را از او بجوییم زیرا خالق، رازق، مالک و متصرف تمام امور و شئون ما تنها اوست و بس.

# 3 افراد (یگانه شناختن) الله در حکم، تشریع و قانون گذاری، امر و نهی:

طوریکه در گذشته گفته شد که الله متعال خالق و مالک ما انسانها و تمام مخلوقات است پس همین خالقیت و مالکیت او تعالی بر ما لازم میسازد تا در هیچ وقت و هیچ صورت در جستجو و تلاش حکم و فیصله کننده دیگری جز او نباشیم و بغیر از او حکمیت و داوری هیچ کسی را نپذیریم.

<sup>1.</sup> سورة الفرقان، أيه: 2.

<sup>2.</sup> سورة المائدة، آيه: 120.

<sup>3.</sup> سورة الجاثيه، آيه: 13.

الله متعال در این رابطه میفرماید:

# «أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ ٱلَّذِيٓ أَنزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلۡكِتَابَ مُفَصَّلًا»'.

ترجمه: ("بگو" آیا بجز الله طلب کنم دیگری را حکم (فیصله کننده) و حال آنکه اوست که نازل کرده بر شما کتاب واضح شده) و معنای آن این که ترک تواضع و فروتنی به هر حکمی جز حکم الله و به هر امری جز امر الله و به هر قانونی جز شریعت و قانون الله و به هر طرز العمل، اندیشه و طرز تفکری که اذن و اراده الله در آن مطرح نباشد، امر حتمی و ضروری می باشد.

به این اساس هر آن کسیکه چیزی از اشیای ذکر شده را بغیر از الله تفویض داده به آن منقاد شود و آنرا قبول نماید، یقین و باور کامل داشته باشد که حقیقتی از حقایق اساسی توحید را باطل و بی اثر ساخته است. حکم، تشریع، قانون گذاری و آیین سازی حق الله واحد و لاشریک است، او تعالی در این مورد میفرماید:

«إِنِ ٱلۡحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ ۚ أَمَرَ أَلَّا تَعۡبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ ».

ترجمه: (تنها حکمفرمای عالم وجود الله ﷺ است و فرمود که جز آن ذات پاک یکتا کسی را نپرستید).

## 4. افراد الله جل جلاله در عبادت:

در صورتیکه الله متعال وحده لاشریک له خالق، مالک، حاکم، مشرع و قانون گذار است پس لازم است که اطاعت و عبادت نیز تنها و تنها برای او باشد زیرا عبادت و پرستش حق مسلم الله ﷺ بر عباد و بندگانش میباشد و همین موضوع (اطاعت و عبادت الله متعال) اصل و اساس دعوت تمام انبیا و رسل علیهم السلام را تشکیل داده است.

الله قدوس ميفرمايد:

<sup>1.</sup> سورة الانعام، أيه: 114.

<sup>2.</sup> سورة يوسف، آيه: 40.

<sup>3</sup> سورة الانبياء، آيه: 25.

**ترجمه:** (و نفرستادیم پیش از تو هیچ پیغمبری مگر وحی میفرستادیم بسوی او که هیچ معبودی بر حق غیر من نیست پس بپرستید مرا) و هکذا میفرماید:

# و وَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَ شَيًّا» .

ترجمه:(و پرستش کنید الله را و شریک نگیرید با او هیچ چیزی را).

و مطلب و خواست اساسی الله متعال از مخلوق عبادت و پرستش است نه چیزی دیگر، او تعالی در مورد میفرماید: «وَمَآ خَلَقَتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُون ﴿ اِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ترجمه:(و نیافریدیم جن و انس را مگر برای آنکه بپرستند مرا) یعنی از شما پرستش را خواهانم، بناءً الله متعال به یگانگی و تنهاییش لایق و مستحق تمام انواع عبادات می باشد چه ظاهری باشد مانند: خوف، رجاء و توکل.

# 5. يكانكي الله جل جلاله دراسماً، صفات و افعال:

الله ﷺ نه در ذات خود شریک و همتا دارد و نه در اسماً و صفات خود و نه هم در افعال خود، بناءً ثابت میسازیم برای الله جلت عظمته آن صفاتی را که خودش برای خوداثبات واختیار نموده و نفی میکنیم از او آن صفاتی را که خودش از ذات اقدس خود نفی کرده است و پاک و منزه میداریم او را از مشابهت و هم مانندی با مخلوقاتش ۲.

و الله متعال توصیف نموده ذات خود را به صفات کمال که مختص به خودش وحده لاشریک له است و صفات باری تعالی مماثلت و همانندی با صفات مخلوقش ندارد، الله همانندی با صفات مخلوقش ندارد، الله

ترجمه: (نیست مانند او هیچ چیزی و اوست شنوای بینا) به این اساس الله گدرتمام صفات وافعالش از مماثلت با تمام مخلوقاتش پاک و منزه می باشد و برای احدی از خلق و لو که از مقام و منزلت عالی در نزد الله برخوردار باشد ممکن نیست که علمش بر ذات الله متعال

<sup>1.</sup> سورة النساء، آيه: 36.

<sup>2.</sup> سورة الذاريات، آيه: 56.

<sup>3.</sup> مجد مكى. همان اثر. ص 49.

<sup>4.</sup> سورة الشورى، آيه: 11.

احاطه نماید چنانچه میفرماید:

ترجمه: (میداند آنچه پیش روی ایشان وآنچه درعقب ایشان است و "ایشان" احاطه نتوانند باو ازروی علم) و میفرماید:

ترجمه:(درنمی یابند او را چشم ها واو در می یابد چشم ها را و او نهایت مهربان آگاه است).

و مؤمنین هنگامیکه مایحتاج و نیازمندی هایشان را از الله متعال می طلبند اسمای حسنی و صفات علیای او تعالی را وسیله میگردانند، الله متعال در این مورد میفرماید:

«وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا »".

ترجمه:(و الله راست نام های نیک پس بخوانید او را به آن).

و ميفرمايد:

«هُو ٱللّهُ ٱلّذِى لآ إِلَهَ إِلاّ هُو عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَة هُو ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ هُو ٱللّهُ ٱلَّذِي لآ إِلَهَ إِلاَّ هُو ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ الْمُهَيْمِنُ ٱللّهُ اللّهُ ٱلْخُلِقُ اللّهُ ٱلْخَلِقُ اللّهُ ٱلْخَلِقُ اللّهُ ٱلْخَلِقُ اللّهُ ٱلْخَلِقُ اللّهُ ٱلْمُصَوِّلُ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ يُسَبّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ اللّهُ وَهُو ٱلْعَرِيزُ ٱلْمُحَوِّلُ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ يُسَبّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَرِيزُ ٱلْمُحَوِّلُ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ يُسَبّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ اللّهُ وَهُو ٱلْعَرِيزُ ٱلْمُحَدِيرُ اللّهُ الْمُحَدِيمُ ﴿ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللهُ اللللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ اللللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ ال

ترجمه (اوست آن الله که نیست هیچ معبودی مگر او داننده نهان و آشکار است اوست

<sup>1.</sup> سورة طه، آيه: 110.

<sup>2.</sup> سورة الانعام، أيه: 103.

<sup>3.</sup> سورة الأعراف، أيه: 180.

<sup>4</sup> سورة الحشر، آبه هاي 22-24.

بخشاینده مهربان، اوست آن الله که نیست هیچ معبودی مگر او پادشاه نهایت پاک سالم از همه عیب، امان دهنده، در پناه در آرنده، غالب، صاحب شوکت، صاحب عظمت، پاکی الله یراست از شریک مقرر کردن ایشان، اوست الله آفریدگار نو پدیدآرنده، صورت نگارنده، مر اوراست نامهای نیک، بپاکی یاد میکنند او را آنچه در آسمانها و زمین اند و اوست غالب با حکمت) و میفرماید:

**ترجمه:**(اوست پیش ازهمه و پس از (فنای) همهٔ اوست ظاهر و اوست پنهان و او بهر چیز داناست).

<sup>1.</sup> سورة الحديد، آيه: 3.

#### تمرين

- 1. قرآنكريم حقايق توحيد را به تفصيل واضح ساخته است، مهمترين آنرا بيان كنيد.
  - 2. یگانگی الله متعال در آفرینش چه معنی دارد و اقتضای خلقت چیست؟
    - 3. الله متعال مالك حقيقي همه اشيا است، دليل أن جيست؟
  - 4. معنای یگانگی الله ﷺ در حکم و تشریع چیست موضوع را با دلیل روشن سازید.
- 5. برخی از انواع عبادات ظاهری و باطنی را که اجرای آن به الله ﷺ واجب است نام ببرید؟
  - 6. معنى يكانكى الله متعال در اسماء و صفات راواضح سازيد.
    - 7. دلایل موضوعات ذیل رابگوئید:
  - عبادت الله متعال اساس دعوت انبياً و رسل را تشكيل ميدهد.
  - هیچ کسی ازمخلوقات الله ﷺ بر ذات الله متعال احاطه کرده نمی تواند.
    - یگانگی الله ﷺ در حکم و تشریع واجب است.



# درس اول

# شرک و اشکال آن

#### اهداف:

- 1. محصلان شرک در ذات، صفات، افعال و عبادت الله ﷺ را بیان کرده بتوانند.
- 2. محصلان اشكال گوناگون شرك چون پرستش بت ها، اجرام سماوى، ملائكه، جن، انبياء عليهم السلام، احبار، رهبان، طاغوت، هوا و هوس را توضيح نموده بتوانند.
  - 3. محصلان نصوص قرآنی را در این موارد جستجو کرده بتوانند.

از قدیم الایام برخی مردم از توحید که اصل و اساس بعثت پیامبران علیهم السلام را تشکیل داده است گمراه شده و به بیراهه رفته اند و بغیر از الله هی معبودان و الهه گوناگونی را عبادت و پرستش نموده اند، مثلاً: قوم نوح اللی ود، سواع، یغوث، یعوق و نسر را پرستش میکردند، قوم ابراهیم اللی اصنام و بت ها را پرستش میکردند، پیشینیان مصری ها گوساله را معبود خود قرار داده به عبادت آن پرداختند، هندوها گاو را اله و معبود خویش گرفته اند، اهل سبأ آفتاب را مورد عبادت قرار دادند، صابئی ها ستارگان را پرستش میکردند، مجوس ها آتش پرست بودند، عرب ها اوثان و سنگ های تراشیده شده دست خودشان را پرستش میکردند، و نصاری عیسی علیه السلام، مادر او، احبار و رهبان را به الوهیت پذیرفته مورد عبادت و پرستش قرار دادند .

آنها تماما ً مشرک بودند زیرا الله متعال را به یگانگی و تنهائیش که بجز او هیچ کسی لایق، سزاوار و مستحق عبادت نیست عبادت نمی کردند. ۱

#### تعریف شرک:

شرک ضد توحید است و آن عبارت از گرفتن شریک است با الله ﷺ در ذات یا صفات یا افعال ویا در عبادت و پرستش.

محمد بن ابى العز الحنفى شرح العقيدة الطحاوية بشاور: رشيديه. 1993، ص16-17.

#### مفهوم شرک در ذات:

#### مفهوم شرک در صفات:

مفهوم شرک درصفات این است که انسان بعضی صفات الله متعال را برای مخلوق و آفریده شدهٔ او ثابت سازد.

#### مفهوم شرک در افعال:

مفهوم شریک آوردن با الله ﷺ درافعال اینست که کسی به این عقیده باشد که مخلوقی از مخلوقات الله ﷺ نیز مثلاً روزی رسان شده میتواند و یا در کائنات مانند الله متعال تصرف کرده میتواند.

#### مفهوم شرک در عبادت:

مفهوم شرک در عبادت و پرستش اینست که کسی غیر از الله ﷺ چیزی دیگری را بپرستد یا اینکه تعظیم و بزرگداشت بیند و یا به غیر از الله متعال با کسی دیگری چنان محبت داشته باشد مانند محبتش با الله الله اسلام بطور قطعی مردم را از شرک با تمام اشکال و انواع آن بر حذر داشته و آنرا بطور کلی منع قرار داده است '.

## بعضي اشكال شرك:

#### 1. پرستش اصنام (بت کما

اصنام عبارت از تمثال ها و مجسمه هایی اند که ماسوای الله ﷺ پرستش می شوند، مشرکین اصنام و اوثان هر دو را عبادت و پرستش میکردند، قرآنکریم مسلمانان را از عبادت آنها بیم داده چنین می فرماید: «فَٱجۡتَنِبُواْ ٱلرِّجۡس مِنَ ٱلْأَوۡتَٰن »٪.

ترجمه: (بپرهیزید از پلیدی بتان) و هم چنان آنها را به صفاتی متصف ساخته تا مردم از آنها

<sup>1.</sup> مجد مكى. همان اثر. ص 53.

<sup>2.</sup> سورة الحج، آيه: 30.

ترجمه (ای پدرم چرا میپرستی آنرا که نمی شنود ونمی بیند و هیچ رفع حاجتی از تو نتواند کرد).

## 2. پرستش آفتاب، مهتاب و ستارگان:

ترجمه:(و آفرید خورشید و ماه و ستارگان را رام شده به حکم وی) و همچنان مردم را از پرستش و سجده کردن به آنها منع قرار داده میفرماید:

ترجمه: (سجده مكنيد آفتاب را و نه ماه را و سجده كنيد الله را كه آفريده اين چيزها را).

#### 3. پرستش ملائکه و جن:

مشرکین ملائکه و جنیات را با الله ﷺ شریک ساخته به عبادت آنها می پرداختند، الله ﷺ در این مورد فرموده است: «وَجَعَلُوا اُ لِلَّهِ شُرَكَآءَ ٱلِّجَنَّ » ً.

ترجمه:(و گردانیدند با الله شریک، جن ها را) و همچنان فرموده است:

ترجمه: (و روزیکه جمع کند (الله) ایشانرا همه آنگاه گویند بفرشتگان آیا این گروه شما را

<sup>1.</sup> سورة مريم، آيه: 42.

<sup>2.</sup> سورة الاعراف، آيه: 54.

<sup>3.</sup> سورة فصلت،آيه: 37.

<sup>4.</sup> سورة الانعام، أيه: ١٠٠.

<sup>5.</sup> سورة سبا، آيه: 40-41.

عبادت میکردند گویند (فرشتگان) پاکی تراست تو الله و یاور مایی نه ایشان، بلکه ایشان عبادت میکردند جن را اکثرایشان به جنها اعتقاد کننده گان بودند) یعنی شیاطین بر ایشان پرستش ملائکه را مزین و آراسته ساخت، طوریکه صورت ها و اشکالی را برای شان ترتیب داده و چنان برایشان وانمود ساخت که گویا صورت ها و اشکال مذکور از ملائکه می باشد، سپس ایشانرا به عبادت آن فراخواندند که آنها هم از ایشان پیروی نموده به پرستش آنها پرداختند که همین اطاعت و فرمانبرداری شان از شیاطین عبادت قلمداد گردید.

#### 4. پرستش انبیاء علیهم السلام:

در مثال عبادت و پرستش انبیاء علیهم السلام میتوان از عیسی و عزیر علیهماالسلام نام برد که نصاری ویهودیان آندو را پسران الله ﷺ خوانده، پرستش شان را میکردند. الله قدوس دراین مورد فرموده است:

«وَقَالَتِ ٱلۡيَهُودُ عُزَيۡرُ ٱبۡنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلۡمَسِيحُ ٱبۡنُ ٱللَّهِ ۖ ذَٰ لِكَ قَوۡلُ ٱلنَّهُ ۖ ٱللَّهُ ۚ أَنَّىٰ قَوۡلُهُم بِأَفۡوَاهِهِم ۗ يُضَاهِمُ ٱللَّهُ ۚ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَبۡلُ ۚ قَنتَلَهُمُ ٱللَّهُ ۚ ٱنَّا لَهُمُ ٱللَّهُ ۚ ٱنَّا لَهُمُ ٱللَّهُ ۚ ٱنَّا لَهُمُ اللَّهُ ۚ أَنَّىٰ يُؤۡفَكُونَ فَي اللَّهُ ۚ اللَّهُ اللّٰهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّٰ اللَّهُ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللل

ترجمه: (و گفت یهود عزیر پسر الله است، و گفت نصاری مسیح پسرالله است، این گفتار ایشان است بدهنهایشان، مشابه میکنند گفتار خود را با گفتار آنانیکه کافرشدند از پیش، هلاکت (لعنت) کرد ایشانرا الله، چگونه برگردانیده شده اند) در آیت دیگر میفرماید:

«لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبِّنُ مَرْيَمَ ».

ترجمه: (هر آیینه کافر شدند کسانیکه گفتند بدرستیکه الله ، مسیح پسر مریم است).

## 5. پرستش احبار (علماء) و رهبان (عابدان):

پذیرفتن احبار ورهبان منحیث حَکَم ومشرع وقانون گذار درذات خود عبادت وپرستش آنها به شمار میرود، الله ﷺ درمورد اهل کتاب که احبار ورهبان خود را حکم ومشرع برای خود قرار داده بودند چنین میفرماید:

<sup>1.</sup> سورة التوبقه آيه: 30.

<sup>2.</sup> سورة المائدة، آيه: 72.

# «ٱتَّخَذُوۤا أَحۡبَارَهُمۡ وَرُهۡبَنهُمۡ أَرۡبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبۡنَ مَرۡيَمَ وَمَآ الْحَارَةُ وَالْمَسِيحَ ٱبۡنَ مَرۡيَمَ وَمَآ الْمُوۡوَا إِلَّا لِيَعۡبُدُوۤا إِلَهَا وَحِدًا لَٰ لاَ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ۚ سُبۡحَننَهُ مَ عَمَّا يُشۡرِكُونَ ﴿ \*.

ترجمه: (گرفتند علمای خود و عابدان خود را خدایان بجز الله ﷺ و مسیح پسر مریم را (خدا گرفتند) حال آنکه امر نشده به آنان مگر آنکه عبادت کنند معبود یگانه را، نیست معبودی غیر او، پاکی ویراست از آنچه شریک او مقرر می کنند).

و پیامبر اکرم شهمهوم اتحاد ایشان (احبار و رهبان) را به حیث ارباب و خدایان هنگامیکه عدی بن حاتم برایش گفت: (إنهم لم یعبدوهم؟) ایشان پرستش آنها را نمی کردند، چنین توضیح و بیان داشت: «بلکه ایشان حرام گردانیدند برایشان اشیای حلال را و حلال گردانیدند برایشان اشیای حرام را و آنها (اهل کتاب) پیروی ایشان (احبار و رهبان) را در این تحلیل و تحریم میکردند پس این کار (پیروی احبار و رهبان در تحلیل و تحریم) بمنزله عبادت اهل کتاب است احبار و رهبان را» ۲.

#### 6. يرستش طاغوت:

تعریف طاغوت؛کلمه طاغوت از طغیان گرفته شده و معنای طغیان از (حد گذشتن) است و در اصطلاح نظریات و عبارات سلف در مورد آن تفاوت دارد، عمر همیگوید: طاغوت شیطان است، جابر همی گفته است: طواغیت کاهنان اند که شیاطین بالای شان فرود میآیند، مالک رحمة الله علیه گفته است: تمام آنچیزهاییکه ماسوای الله متعال مورد پرستش قرار گیرد طاغوت است، و بعضی از علماء طاغوت را چنین تعریف میکنند: «طاغوت عبارت از هر آن معبودی است که به غیر از الله به هر نوع از انواع عبادت که باشد مورد پرستش قرار گیرد واو ازعبادت شان انکار و ابا نورزد» قید اخیر (و او از عبادت شان انکار و ابا نورزد) از آن جهت است که ملائکه، انبیأ و صالحین از طاغوت بودن خارج شوند، زیرا آنها از عبادت دیگران بر ایشان ناراض هستند لهذا نباید ایشانرا طاغوت نامیده و از آنها برائت و بیزاری نشان داد، صرف عبادت شانرا مورد نکوهش قرار داده و باید از آن اعلان برائت کرد و یقینا ً که دعوت تمام انبیا و رسل علیهم السلام به اقوام و امتیان شان این چنین بود که:

<sup>1.</sup> سورة التوبقه آيه: 31.

<sup>2.</sup> ترمذی: (3059).

«وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّغُوتَ ۖ فَمِنْهُم مَّنَ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتْ عَلَيْهِ ٱلضَّلَالَةُ ۚ فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ قَالَهُ اللَّهَ الْمُكَذِّبِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ترجمه (و در حقیقت در میان هر امتی فرستاده ای برانگیختیم [تا بگوید] خدا را بپرستید و از طاغوت [= فریبگر] بپرهیزید پس از ایشان کسی است که خدا [او را] هدایت کرده و از ایشان کسی است که گمراهی بر او سزاوار است بنابراین در زمین بگردید و ببینید فرجام تکذیب کنندگان چگونه بوده است).

و مؤمنان را مورد ستایش قرار داده میفرماید:

# «وَٱلَّذِينَ ٱجۡتَنَبُواْ ٱلطَّغُوتَ أَن يَعۡبُدُوهَا وَأَنَابُوۤاْ إِلَى ٱللَّهِ لَهُمُ ٱلۡبُشۡرَىٰ فَبَشِّرَ عِبَادِ ١٠٠٠.

ترجمه: (و آنان که خود را از طاغوت به دور می دارند تا مبادا او را بپرستند و به سوی خدا بازگشته اند آنان را مژده باد پس بشارت ده به آن بندگان من که ...).

و توحید حقیقی هیچگاه به پایه اکمال نمی رسد تا آنکه با آن انکار، برائت و بیزاری از طاغوت ضم و پیوست نشود، الله متعال میفرماید:

# «وَيُوْمِنُ آ بِٱللهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَة ٱلْوُثَقَىٰ »".

ترجمه: («پس کسیکه منکر شود گمراه کننده گان را» و ایمان آرد به الله پس هر آیینه چنگ زده بدستاویزی محکم).

#### 7. پرستش هوا وهوس:

هوی عبارت از میل و محبت است، پرستش کنندهٔ هوی وهوس ترجیح میدهد به چیزی که نفسش به آن تمایل نشان دهد آنرا از اطاعت و محبت الله بالاتر داند، از اینجاست که شخص مذکور پیرو و تابع خواهشات گردیده، عابد وپرستش کننده شهوات ورغبت های نفسانی شده و

<sup>1.</sup> سورة النحل، أيه: 36.

<sup>2.</sup> سورة الزمر، أيه: 17.

<sup>3.</sup> سورة البقرة، آيه: 256.

عبادت الله على را كنار ميگذارد '، الله قدوس در اين مورد ميفرمايد:

«أَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَىهَهُ مُ هَوَلهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ترجمه:(آیا دیدی آنرا که گرفته معبود خویش هوای خود را، آیا تو هستی بروی ضامن

«نگهبان»). و هكذا ميفرمايد: «أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ مَوَالهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ» .

ترجمه: (آیا دیدی کسی راکه گرفته معبود خویش هوای خود را و گمراه کرده است او را الله با وجود علم "استعداد بداو").

مجد مكى. همان اثر. ص 59.

<sup>2.</sup> سورة الفرقان، آيه: 43.

<sup>3.</sup> سورة الجاثيه، 23.

#### تمرين

- 1. شرک را تعریف کنید.
- 2. پنج شکل از اشکال شرک را نام ببرید.
- 3. چگونگی عبادت احبار و رهبان را با دلیل واضح سازید.
- 4. معنی طاغوت چیست و موقف مؤمنین در قبال آن چگونه است؟ موضوع را با دلیل روشن سازید.
  - 5. معنی هوی چیست و شرک در آن چگونه واقع میشود؟
    - 6. جملات ذیل را تکمیل نمایید:

# درس دوم

## انواع و اقسام شرک

#### در دو ساعت درسی تدریس شود.

#### اهداف:

- 1. محصلان اقسام شرک اکبر چون شرک ظاهر جلی و شرک باطن خفی را بیان کنند.
- 2. محصلان اقسام شرک اصغر چون شرک ظاهر جلی و شرک باطن خفی را توضیح دهند.
  - 3. محصلان دلایل نقلی این موارد را جستجو کنند.

#### شرک دو نوع است: شرک اکبر و شرک اصغر.

## نوع اول: شرك اكبر:

#### شرک اکبر دو قسم است: ظاهر (جلی) و باطن (خفی):

#### شرک اکبر جلی:

## 2. شرک اکبر خفی:

 $m(\mathcal{D})$  اکبر خفی یا باطنی آنست که از دید و در  $\mathcal{D}$  اکثریت مردم مخفی و پوشیده است، از همین جهت است که بسیاری از مردم بدون اینکه بدانند که کدام عمل منافی عقیده و توحید را انجام داده اند یا نه در آن واقع میشوند، حتی در امور بعضی ازمسلمانان طوری خود را جازده و مخفی ساخته و در محیط و اجتماع شان قسمی انتشار یافته که اصلاً کسی به شر  $\mathcal{D}$  بودن آن معترف نیست بلکه عرف و عادت برایشان جلوه نموده بدون اینکه احساس کنند که عملی را که انجام داده اند عمل شرکی و منافی عقیده و توحید است.

#### مثال های شرک اکبر خفی:

الف: یاری خواستن از مردگان بغیر از الله ﷺ و استعانت و کمک خواستن از ایشان در رفع کردن نیازمندی ها و دور ساختن غم و اندوه و اعمال شبیه به آن که بغیر ازالله ﷺ کسی دیگر قدرت و توان برآورده ساختن آنرا نداشته باشد و اعتقاد داشتن به اینکه اموات و مردگان متصرف و متولی بعضی امور شده میتوانند، و نسبت دادن نفع و ضرر به آنها و اثبات سلطه و قدرت و تاثیر برایشان در ماورای اسباب، وسایل و سنن کونی بمنظور یاری و مدد خواستن از آنها بغیر از الله و یا باالله در رفع حاجات و دفع مشکلات، الله ﷺ در این مورد میفرماید:

ترجمه: (و مخوان بجز الله چیزی را که سود ندهد ترا و زیان نرساند بتو).

ب: گرفتن غير الله به حيث مشرع:

زیرا تشریع و آئین سازی حق الله واحد و لاشریک است بناءً کسیکه به جزالله دیگری را مشرع میگیرد باور و یقین کامل داشته باشد که او را رب و معبود خود قرار داده و با الله متعال شریکش ساخته است، الله قدوس در این رابطه چنین میفرماید:

ترجمه: (آیا برای ایشان شریکان اند که راه ساختند برای ایشان از دین آنچه اجازه نداده به آن

<sup>1.</sup> سورة يونس، آيه: 106.

<sup>2.</sup> سورة الشورى، أيه: 21.

# الله) و هم چنان ميفرمايد: «وَإِنَّ أَطَعَتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَلْتَرِكُونَ ﴿ ﴾ .

ترجمه (اگر فرمان برداری کردید ایشان را هرآیینه مشرکید) درصورتیکه حکم الله درمورد آن عدهٔ که ماسوای الله الله الله الله از داده از تشریع و حکم آنها که اذن و اراده الله ان نرفته متابعت و پیروی میکنند چنین باشد، پس حال آنانیکه ادعای همتائی با الله را دارند و حق حکم و تشریع و تحلیل و تحریم که از خصائص الهی بشمار میرود بخود میدهند چگونه خواهد بود؟

# نوع دوم: شرك أصغر:

شرک أصغر بعد از شرک اکبر در مرتبه دوم قرار دارد، این شرک باعث خارج ساختن از ملت و دین اسلام نمیگردد مگر در نقص توحید رول مهم و اساسی را بازی میکند، در ایمان شخص رخنه ایجاد میکند و وسیله بسوی شرک اکبر میگردد و در نزد الله متعال از جمله معاصی و گناهان کبیره به شمار میرود.

#### شرک اصغر نیز دو قسم است: ظاهر (جلی) و باطن (خفی):

#### 1. شرک اصغر جلی:

مثال های شرک اصغر ظاهر یاجلی قرار ذیل است.

سوگند یاد کردن به نبی از انبیأ علیهم السلام یاقسم خوردن به کعبه شریفه، یاقسم خوردن به وطن یابه شرف، یابه اَبأ واجداد، و یا سوگند یادکردن به دیگرمخلوقات.

در حدیث شریف از پیامبراکرم ﷺ روایت است که فرموده است: «و من حلف بغیرالله فقد کفرأو أشرک» ۲.

ترجمه:(و کسیکه بغیر از الله ﷺ به چیز دیگری سوگند یاد کند یقیناً که کافر و یا مشرک شد) و این از آن جهت است که در قسم و سوگند تعظیم برای (مقسم به) چیزیکه به آن قسم خورده میشود صورت میگیرد حال آنکه لایق و سزاوار تعظیم فقط و فقط ذات یکتا و بی همتای اللهﷺ است و بس.

در جملهٔ شرک اصغر ظاهر آن الفاظی نیزشامل میشود که إیهام و اشتباه شرک، اساءت ادب بانشه در آن موجود باشد. مثال های این گونه شرک خیلی زیاد بوده از جمله:

<sup>1.</sup> سورة الانعام، أيه: 121.

<sup>2.</sup> روایت از ترمذی در کتاب النذور و الایمان، 1535.

خود را به اسماء و نامهای الله مسمی کردن، و یا نام گذاشتن با چیزهاییکه بجزالله متعال با کسی دیگری نمی سزد، مانند تسمیه به ملک الاملاک و کنیه گذاشتن به «ابی الحکم»، تسمیه و نامگذاری با نامهایی که به بندگی غیر الله اضافت شده باشد، مانند عبدالکعبه، عبدالنبی و غیره.

#### 2. شرک اصغر خفی:

شرک اصغر خفی یا باطنی شرکیست که با اراده و نیت تعلق دارد مانند ریاء و سمعه طوریکه شخص عملی را به الله متعال انجام میدهد ولی اراده اش اینست که مردم او رابه اساس عملش ستایش کنند، بگونه مثال: کسی نماز را بابهترین و نیکوترین شکل و صورت آن اداء میکند، یاصدقه و خیرات میدهد ولی قصدش این است که مردم او را مدح و ستایش نمایند، یا در تلاوت قرآن کریم خوش آوازی میکند مگر هدفش شنواندن دیگران است تا او را مورد مدح وستایش قرار دهند.

ریا از جمله گناهان ومعصیت های قلبی و کبائر هلاک کننده که ضرر آن به نفس و عمل راجع است به شمار میرود زیرا دین مقدس اسلام آنقدر اهتمام و توجه راکه به باعث، انگیزه وسبب عمل مبذول داشته به خود عمل مبذول نداشته است، وقتیکه انسان تزویر و فریب کاری مخلوق با مخلوق هم جنس را از بدترین و زشترین رذایل و سخت ترین جرایم میداند، پس تزویر و مکر مخلوق باخالق و آفریدگارش چه حکمی خواهد داشت، هویداست که تزویز مخلوق با خالق جرم بدتر و شنیعتر از تزویر مخلوق با مخلوق می باشد، کار و عمل شخص ریاء کننده از قسم دوم به شمار میرود زیرا او عملش را جهت نشان دادن به مردم انجام میدهد درحالیکه او به اساس دروغ و تزویرش به آنها طوری وانمود میسازد که او عمل مذکور را صرف بخاطر الله و رضای او انجام داده است و شگفت انگیزتر و عجیبتر از این چه خواهد بود که الله (خیرالماکرین) در روزیکه همه سرایر آشکار میشود ریاکار را در ملاً عام رسوا و شرمسار سازد، در حدیث شریف می آید که: «و من سمّع سمّع الله به، و من یُرائی یُرائی الله شرمسار سازد، در حدیث شریف می آید که: «و من سمّع سمّع الله به، و من یُرائی یُرائی الله نماید، و کسیکه بدنبال شهرت باشد، الله گذیت فاسد وی را در قیامت برملا سازد و او را رسوا نماید، و کسیکه نشان دهد عمل خود را به دیگران از روی ریاء، الله شنیت فاسدش را در روز قیامت در پیشگاه تمام خلایق آشکار ساخته رسوایش میکند).

و پیغمبر بزرگوار اسلام مردم را از شرک اصغر بیم داده میفرماید: (إن أخوف ماأخاف علیکم:

<sup>1.</sup> امام بخارى در افاق (6499) و امام مسلم (2987).

الشرك الاصغر، قالوا: و ما الشرك الاصغر يا رسول الله؟ قال "الرياء"). ترجمه: (چيزيكه بيشتر درمورد شما ازآن خوف دارم شرك اصغر است گفتند: اى رسول الله شرك اصغر كدام است؟ فرمود "رياء") أ.

## فرق میان شرک اکبر و شرک اصغر:

در بین شرک اکبر و اصغر فرقهای زیادی وجود دارد که مهمترین آن قرار ذیل است:

- 1. شرک اکبر باعث اخراج از دین میشود مگر شرک اصغر باعث آن نمیشود.
- 2. شرک اکبر تمام اعمال حسنه را احباط و باطل می سازد ولی شرک اصغر تمام آنرا باطل نساخته بلکه صرف همان عمل را باطل می سازد که ریاء با آن آمیخته است.
- 3. شرک اکبر شخص ملوث به آن را اگر بدون توبه ازآن بمیرد برای ابد مستحق دوزخ می سازد ولی شرک اصغر آنچنان نیست بلکه بعد از مدتی از آن خارج میشود . و مؤمن مؤظف است تا از هر دو نوع شرک اکبر و اصغر بیم داشته و خود را از آن حفاظت و نگهبانی نماید و شرک اصغر را خورد و ناچیز ندانسته زیرا احیاناً انسان شرک اصغر رانادیده میگیرد ولی به مرور زمان همان شرک اصغر باعث دخول او در شرک اکبر میگردد، و پیامبر اکرم می مردم را از شرکی که از آنها مخفی و پوشیده است بیم داده میفرماید: «اتقوا هذا الشرک فإنه أخفی من دبیب النمل فقولوا: اللهم إنا نعوذبک من أن نشرک بک شیئاً نعلمه و

**ترجمه:**(از این شرک بپرهیزید، این خفی تر از خزیدن و راه رفتن مورچه است، پس بگوئید: بار الهی پناه می بریم به تو از اینکه شریک بگیریم با تو چیزی را که میدانیم به آن و آمرزش می طلبیم از تو از آن چیزیکه بدان نمی دانیم).

نستغفرك لما لانعلمه»".

<sup>1.</sup> احمد (4285) و طبراني در كبير (4301).

مجد مكي. همان اثر. ص 66.

<sup>3.</sup> حدیث را احمد و طبرانی روایت کرده اند.

#### تمرين

- 1. انواع شرک را نام ببرید.
- 2. حكم كسيكه به اين عقيده وباور باشد كه متصرف امور كائنات بجز الله متعال كسى ديگرى هم شده ميتواند، چيست؟
- 3. حكم آنانيكه بغيراز الله ﷺ ديگرى رابحيث مشرع بگيرد چيست؟ موضوع را با دليل و برهان قاطع واضح سازيد.
  - 4. حكم أنعدة يكه بغير الله سوگند بخورد چيست؟ موضوع را با دليل بيان كنيد.
    - 5. حكم نامگذاري به اسماي الله متعال چيست؟
    - 6. مهمترین تفاوت ها میان شرک اکبر و اصغر را ذکر نمایید.

# درس سوم

#### اضرار و مفاسد شرک

#### اهداف:

- 1. محصلان تمام اضرار و مفاسد شرک را در ابعاد مختلف آن بیان کرده بتوانند.
  - 2. محصلان آثار اخروی شرک را توضیح نموده بتوانند.
  - 3. محصلان با اشارات قرآن كريم در اين موارد بلديت حاصل كنند.

شرک در زندگی اجتماعی انسانها مفسده ها و زیانهای بسا زیادی را دارا می باشد که مهمترین آنها قرار ذیل اند:

#### 1. شرک ستم بزرگ است:

شرک از نواحی وجهات مختلف ظلم و ستم بزرگ به شمار میرود: زیرا ظلم حقیقی، ظلم بر نفس و ظلم بر غیر است.

#### شرک ظلم حقیقی است:

زیرا معنا و مفهوم حقیقی و اصلی ظلم گذاشتن چیزی است در موضع و محل غیر مناسب آن و پرستش کننده ماسوای الله علاق عبادت و پرستش را در محل و موضع غیر اصلی اش گذاشته و آنرا بغیر مستحق آن صرف کرده و بکار برده است.

#### شرک ظلم بر نفس مشرک است:

بخاطر اینکه مشرک توسط عبادتش برای غیر الله خود را بندهٔ مخلوق مانند خود و یا مادون خود گردانید، در حالیکه الله ﷺ او را آزاد و با کرامت آفریده است.

#### شرک ظلم بر غیر است:

زیرا کسیکه با الله یکتا و بی همتا دیگری را شریک سازد در حقیقت بر او ظلم و ستم بزرگی روا داشته است، بخاطر اینکه برای مخلوق چیزی را قایل گردیده که حق او نیست از همین جهت است که الله متعال میفرماید:

# 

**ترجمه:**(هر آیینه شرک ظلمی است بزرگ).

### 2. شرک مصدر خرافات و بیهوده گی ها است:

کسیکه بدون الله متعال بعض اشیای دیگر مانند ستارگان، جنیات، ارواح، قبرها، انسانها وغیره را در هستی و کائنات مؤثر بداند، عقل و خرد چنین کسان به پذیرش هرنوع عمل خرافی و بیهوده و تصدیق هر دجال آماده و مستعد میگردد، از همین جاست که بازار کاهنان، فالبین ها، ساحران، نجومیان و امثال آنان که مدعی علم غیب هستند گرم شده و مردم به ادعا های ایشان یقین نموده بالآخره یک جامعه خرافی به میان می آید، چنانچه در همچو جوامع لبریز از خرافات اهمال و سهل انگاری در رابطه به اسباب و سنن کونی، اتکال و اعتماد بر تمایم، دم کردن با الفاظ غیرمأثوره و افسون های شرک آمیز، سحر، جادو و امثال آن شایع گردیده ترویج می یابد.

### 3. شرك مصدر وهم و خوف است:

کسانیکه خرافات را می پذیرند و امور نادرست، باطل و بی اساس را تصدیق می نمایند، چنین افراد از جوانب مختلف در ترس و بیم قرار دارند، از آلهه و خدایان باطل در هراس و از سدنه و مجاوران خدایان باطل و ناحق در خوف هستند، از اوهام و خیالاتیکه سدنه و پیروان ایشان آنرا در بین مردم نشر و رایج ساخته بیم زده هستند، از همین جهت است در جوامعی که فضای آن باشرک و خرافات آلوده و ملوث است بدفالی، تشاوم، رعب و هیبت بی جا و بی مورد و بدون سبب ظاهر و روشن انتشار می یابد، چنانچه الله قدوس میفرماید:

# «سَنُلَقِى فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ بِمَآ أَشْرَكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلَ بِهِ مُلْطَئًا».

ترجمه:(اکنون می افگنیم در دلهای کافران هیبت را به آن سبب که شریک قرار دادند با الله چیزی را که فرود نیاورده الله به آن هیچ حجتی).

<sup>1.</sup> سورة لقمان، آيه: 13.

<sup>2.</sup> سورة آل عمران، آيه: 151.

### 4. شرک سب ذلت و اهانت انسانیت است:

شرک با تمام اشکال، مظاهر و انواع آن سبب خواری، ذلت و اهانت انسانیت می باشد، طوریکه فرد ملوث و آلوده به شرک خود را ملزم به تواضع و فروتنی به مخلوقات، عبودیت و بندگی اشیاء و انسانهایی می سازد که هیچ چیزی را آفریده نمی توانند بلکه خود ایشان آفریده شده اند، مالک نفع و ضرر، مرگ و زندگی برای خود شان نیستند. انسانیکه الله ﷺ او را با کرامت آفریده و تمام کائنات را برایش مسخر و رام ساخته است، ولی او با وجود تمام این امتیازات و فضایل الله داد از ارزش و وقار خود کاسته، پست و ذلیل شده به بعضی عناصر و اجزای کائنات که الله متعال آنرا برایش مسخر ساخته سجده میگذارد، قرآنکریم تصویر آنانیکه شرک چگونه آنها را ذلیل و خوار

ساخته چنين بيان ميكند: «وَمَنَ يُثْمَرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِرِ.َ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ

# أُوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

ترجمه: (و کسیکه شریک ساخت با الله پس گویا بیفتاد از آسمان پس ربود او را پرندگان مردار خوار و یا انداخت او را باد در جای دور).

### شرک جوانب مثبت انسان را معطل قرار میدهد:

شرک سبب تأخیر کارهای مفید و مثمر شده و باعث تعطیل جوانب مثبت و ایجابی انسان میگردد زیرا شرک به یاران و پیروان خود اتکال و اعتماد به شفاعت کننده گان و واسطه ها را می آموزاند، از همین جهت است که مشرکین مرتکب اعمال، کارهای مهلک و گناهای بزرگ شده و معتقد بر اینکه آلهه، معبودان و بت هایشان در نزد الله ﷺ از آنها شفاعت میکنند، عقیده مشرکین عرب در رابطه به معبودان و اصنام شان در نفوذ مشیت و اراده آنها به الله ﷺ نیز این

چنین بود، الله متعال در مورد آنها میفرماید: ﴿وَيَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ

# وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلَآءِ شُفَعَتُونَا عِندَ ٱللَّهِ».

ترجمه:(و ميپرستند بجز الله چيزيکه ضرر و سود نميرساند ايشانرا و ميگويند اين شفيعان ما

<sup>1.</sup> سورة الحج، أيه: 31.

<sup>2.</sup> سورة يونس، ايه: 18.

اند نزد الله) و نصاری نیز به همین عقیده و باور هستند ازهمین جهت است که هر مُنکر مطالبه و خواست هوی و خواهشاتش را انجام میدهد به زعم اینکه پروردگارش (مسیح علیه السلام) کفاره تمام خطا ها و گناهایش را هنگامیکه به صلیب آویخته شد داده و فدیه و سربهای تمام بشر را پرداخته است.

### 6. آثار أخروى شرك:

در صفحات گذشته آثار دنیوی شرک واضح گردید، اینک اکنون آثار و نتایج خطیری را که شرک نسبت به عاقبت و انجام انسان در آخرت در قبال دارد مورد بحث قرار میدهیم:

الف: شرک گناهیست که الله ﷺ آنرا به هیچ صورت مغفرت نمیکند، مگر اینکه ملوث به آن در

دنیا از آن تائب گردیده باشد، الله ﷺ در این مورد میفرماید: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا یَغْفِرُ أَن یُشْرَكَ بِهِے

# وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ ۚ وَمَن يُشَرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَىٰ إِثْمًا عَظِيمًا ﴿» .

x ترجمه (هر آیینه الله نمی آمرزد که شریک گردانیده شود با او و می آمرزد ماسوای شرک را که بخواهد و هر که شریک گیرد با الله بتحقیق افترا کرده گناه بزرگ را).

ب: شرك، تمام اعمال را حبط، باطل و نابود مي سازد، الله قدوس ميفرمايد:

## «وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عَهْ.

ترجمه: (و اگر شریک مقرر کردند، نابود شود از ایشان آنچه کرده اند).

ج: مشرک از دخول جنت محروم است و آتش دوزخ مأوی و جایگاه ابدی وی می باشد، الله متعال میفرماید: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُ وَمَا

# لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارِ عِيْ».

ترجمه: (هر آیینه کسیکه شریک قرار دهد به الله بدرستیکه حرام کرده است الله بر وی بهشت را و جای او دوزخ است و نیست ستمگاران را هیچ یاری دهنده).

<sup>1.</sup> سورة النساء، آيه: 48.

<sup>2.</sup> سورة الانعام، آيه: 88.

<sup>3.</sup> سورة المائدة، أيه: 72.

### تمرين

- 1. چرا شرک ظلم و ستم بزرگ است؟
- 2. شرک مصدر خرافات و بیهودگی ها است، موضوع را با دلیل بیان کنید؟
  - 3. شرک مصدر وهم، ترس و بیم است، موضوع را واضح سازید.
    - 4. شرک باعث اهانت انسان است، موضوع را شرح دهید.
      - 5. در مورد آثار اخروی شرک با دلایل صحبت کنید.
  - 6. دلایل ذیل را تکمیل نموده و بگوئید که بر چه دلالت می کند؟
- (سنلقى فى قلوب الذين كفروا

# فصل چهارم

اسمای حسنی و تصنیف صفات الله جل جلاله

### 獙

### درس اول

### چگونگی تعبیر از وجود الله جل جلاله

### اهداف:

- 2. محصلان توضيح كنند كه به كدام نامها و صفات جائز است الله علله را ياد كنيم.
- 3. محصلان در ارتباط به استعمال ترجمه معانی اسماء و صفات الله ﷺ از نظر امام اعظم رحمة الله علیه، ابوالمنتهی رحمة الله علیه و حواشی کتابش مهارت حاصل کنند.

اسم جامع برای تمام اسماء و صفات الله ﷺ اسم ذات یا اسم اعظم است، نامیکه به مجرد ذات الله ﷺ دلالت میکند و اطلاقش بر ماسوای او تعالی به هیچ وجه جایز نیست، این اسم اعظم عبارت از «اللهﷺ» است که در برگیرنده ثبوت ذات و صفات کمالیه الله ﷺ و شایسته معبودیت به تنهائی و ثبوت جلال، عظمت، توانایی میباشد. «الله ﷺ» یعنی معبود بر حق، وجود مطلق، کمال مطلق، ذات ازلی و ابدی مطلق. ا

و طبرى رحمة الله عليه در مورد معنى لفظ جلاله «الله ﴿الله عَلَى الله عليه در مورد معنى لفظ جلاله «الله المعبودية على خلقه اجمعين ﴾ ٢ المعبودية على خلقه اجمعين ﴾ ٢

طبری رحمة الله علیه ، سبویه رحمة الله علیه و ابن قیم رحمة الله علیه ترجیح داده اند که «الله ﷺ» اسم مشتقی است و اصل آن «الإله» بوده همزه آنرا حذف و یک لام را در لام دیگر مدغم کردند و یک لام مشدد از آن ساخته شد.

برخی نحات از جمله خلیل رحمهٔ الله علیه به این نظراند که اسم «الله ﷺ» اسم مشتقی نمیباشد و علت آن اینست که این اسم به ذات واحد دلالت دارد و به چنان وجود حقیقی اطلاق می شود که موصوف به صفات جلال و کمال میباشد.

<sup>1.</sup> اسدالله جاهدی، عقاید اسلامی کابل: (وزارت معارف،1367 هـش) ص152.

<sup>2.</sup> تفسير طبرى (123/20).

<sup>3.</sup> فتح المجيد شرح كتاب التوحيد. (ص11).

در مورد اسم اعظم الله ﷺ اختلاف وجود دارد، اسميكه الله ﷺ به أن ياد شود و توسط أن از او تعالى چيزى خواسته شود و او تعالى أنرا اجابت كند. اقوال علماء در اين مورد به 4 قول ميرسد كه از جمله برخى از أنها «الله ﷺ» را اسم اعظم گفته و برخى ديگر «الاحد» و ديگران بالترتيب «المنّان» «بديع السماوات و الارض» «ذوالجلال و الاكرام» «لاإله الا الله» «الحى القيوم» و ... و ... را بحيث اسم اعظم الله ﷺ تعيين نموده اند. أ

و شاید راجح تر آنست که در حدیث حضرت بریده شه آمده است: رسول الله هاز شخصی شنید که میگفت: اللهم إنی اسئلک بأنی أشهد أنّک انت الله الاحد الصمد، الذی لم یلد و لم یولد و لم یکن له کفواً احداً. فقال رسول الله ها: «لقد سألت الله باسمه الذی اذا سئل به اعطی، و اذا دُعی به اجاب» و فی روایة: «لقد سألت الله باسمه الاعظم» ۲.

یعنی رسول الله ﷺ از شخصی شنید که میگفت: إلها! به تحقیق من ترا یاد میکنم به اینکه شاهدی اداء میکنم که به تحقیق تو الله یگانهٔ بی نیازی، ذاتیکه نه کسی را زاده و نه او از کسی زاده شده و نیست برای او هیچ شریکی. پس رسول الله ﷺ فرمود: «به تحقیق الله ﷺ را به آن نامی یاد کردی که اگر به آن نام از او چیزی خواسته شود برایش میدهد، و اگر به آن نام به الله ﷺ دعا کرده شود آن دعا را اجابت میکند» و در روایت دیگر آمده است: «به تحقیق الله ﷺ را به نام اعظمش یاد کردی».

و همچنان جائز است معانی مفاهیم عربی صفات الله ﷺ را بکار ببریم ولو اینکه این صفات از جمله صفات بلاکیف الله ﷺ صرف در قسمت جمله صفات بلاکیف الله ﷺ صرف در قسمت

<sup>1.</sup> مصطفى سعيد الخن و محى الدين ديب مستو. العقيدة الاسلامية، اركانها، حقايقها، مفسداتها الطبعة السادسة. دمشق: جاده ابن سينا، 1427 هـق. ص211-212.

حدیث را ابوداوود (1493) و تؤمدی (3475) و ابن ماجه (3857) و حاکم در مستدرک (1/504) اخراج نموده اند.

獙

صفت بلاکیف «ید» الله ﷺ از سوی امام ابوحنیفه رحمة الله علیه منع آمده است که نباید به فارسی گفته شود.

چنانچه او در کتاب معروفش «الفقه الاکبر» فرموده است: و کلُّ شیئ ذکره العلماءُ بالفارسیة من صفات الله تعالی عز اسمه فجائز القول به سوی الید بالفارسیة و یجوزان یقال «بروی الله عز و جل بلا تشبیه و لا کیفیة» د.

و در حواشی ابوالمنتهی در مورد عدم ترجمه فارسی «ید» آمده است: چون اسلاف امت رضوان الله تعالی علیهم گفته اند که این از صفات متشابه است پس باید تاویل آنرا به الله هم موکول کنیم، و هم در این حاشیه از صحت حدیث پیامبر اکرم پیادآوری شده که فرموده است: «کلتایدیه یمین» یعنی هر دو دست الله پر راست هستند و صحابه کرام هم آنرا به نعمت و یا قدرت تأویل ننموده و به حال خود گذاشته اند. علت جواز ترجمه «وجه» را در این حاشیه چنین گفته است: از این ترجمه ذهن به عضو و جارحه بودن روی میلان نمیکند بخاطریکه روی در باب توسل و انواع جهات حسی و معنوی شایع است و استعمال دارد پس علمای دین در استعمال آن از توسع کار گرفته اند در حالیکه قاری رحمهٔ الله علیه میگوید: وقتیکه سخن از تنزیه و نفی تشبیه باشد پس فرق بین «وجه» و «ید» قابل دقت و تحقیق است. بالاخره حاشیه اینطور ادامه میدهد چون هدف از عدم ترجمه «ید» تنزیه الله از امثال اندام های ماست و اینکه میدانیم الله به به هیچ یکی از مخلوقاتش مشابه نیست پس استعمال دست هم برای او تعالی باکی ندارد و حاشیه را با این شعر مولوی رومی خاتمه میدهد: «دست دست هم برای او تعالی باکی ندارد و حاشیه را با این شعر مولوی رومی خاتمه میدهد: «دست شان در کارها دست الله ست» آ.

برخی نامها بطور مجازی برای غیرالله ﷺ استعمال شده میتواند مانند اینکه انسانهای مهربان و یا عفوکننده را مجازاً کریم و یا رحیم بگوییم.

همچنان میتوانیم از الله ﷺ به کلمه «ذات» تعبیر کنیم مثلاً بگوئیم ذات الله ﷺ یعنی شیئ و وجودیکه مستجمع جمیع کمالات است و قایم بخود و غیر محتاج به غیر است،

<sup>1.</sup> نعمان بن الثابت الامام ابوحنيفه رحمة الله عليه. الفقه الاكبر، بشاور: (مكتبه حقانيه، ب ت) ص 14.

<sup>2.</sup> ابوالمنتهى ابوالمنتهى شرح الفقه الاكبر بشاور: (مكتبه حقانيه،1356هـ. ش) ص102.

پس تعبیر ما از وجود الله ﷺ به کلمه «ذات» کاملاً متفاوت است با آنچیکه منطقیان از جمله ارسطاطالس (ارسطو) واضع علم منطق ارائه کرده است.

او از وجود بدوشکل تعبیر نموده یکی جوهر و دیگری عرض. جوهر که از نظر او همان معنی و مفهوم «ذات» را میرساند عبارت از ماهیتی است که در مرحله وجود خود از موضوع بی نیاز باشد پس جوهر عبارت از ماهیتی است که تحقیق وجود عینی آن از محل مستغنی و منشأ وجود است. جوهر بدو قسم مجرد و غیر مجرد تقسیم شده، که جوهر مجرد خود بر دوقسم عقل و نفس تقسیم گردیده در حالیکه جوهر غیر مجرد به سه قسم هیولا، صورت و جسم تقسیم می گردد.

از ده مقوله معروف ارسطو یکی «جوهر» است و نه مقوله دیگر آن مربوط به «عرض» بوده و عبارت اند از: 1. کم (چندی) 2. کیف (چونی) 3. اضافت (پیوند) 4. أین (کجائی) 5. متی (چه گاهی) 6. وضع (نهاد) 7. ملک (داشتن) 8. فعل (کنش) 9. انفعال (واکنش).  $^{\prime}$ 

باید محتاط بود که در عقاید اسلامی الله ﷺ نه جوهر است و نه عرض بلکه او تعالی ذات(نه مثل جوهر) ازلی، ابدی و کامل است.

<sup>1.</sup> سيد نور الحق كاوشهبطق ارسطوكابل: (مطبعه وزارت تحصيلات عالى و مسلكه 136 هـش) ص125.



### تمرين

- 1. در مورد اسم ذات یا اعظم الله ﷺ چه میدانید؟ با نظر طبری رحمهٔ الله علیه ، مقایسه و بیان دارید.
- 2. «الله» اسم مشتقی است و یا غیر مشتقی؟ نظر طبری رحمة الله علیه ، سبویه رحمة الله علیه، ابن قیم رحمة الله علیه و خلیل رحمة الله علیه را در این مورد توضیح دهید.
  - 3. حدیث شریف روایت شده در مورد اسم اعظم را بیان دارید.
- 4. نامها و صفاتیکه جائز است الله ﷺ به آنها یاد شود چگونه تصنیف نموده میتوانید؟ توضیح دهید.
  - 5. نظر امام اعظم رحمة الله عليه ، ابوالمنتهى و صاحبان حواشى ابوالمنتهى را در مورد استعمال ترجمه مفاهيم اسماء و صفات الله على مفصلاً توضيح دهيد.
  - 6. از الله ﷺ به كلمهٔ «ذات» تعبير ميشود، ريشه منطقى اين كلمه را بيان و بگوييد چرا الله ﷺ جوهر و عرض نيست؟
  - 7. به خاطر یادگیری بهتر درس از منابع معتبر در این مورد استفاده نموده و کارهای عملی مناسب را اجراء کنید.

### درس دوم

### اسمای حسنی الله جل جلاله

### اهداف:

- 1. محصلان اسماى حسنى الله على را بيان كنند.
- 2. محصلان دلایل قرآنی و احادیث صحیحه نبوی ﷺ را در مورد اسمای حسنی اقامه کنند.
  - 3. محصلان انواع الحاد در مورد اسمای حسنی را توضیح دهند.
- 4. محصلان شروط تأثیر ورد و ذکر اسمای حسنی الله ﷺ را در وجودشان فراهم نموده بتوانند.
  - 5. محصلان با 99 اسمای حسنی و معانی دری آنها بلدیت حاصل کنند.
  - 6. محصلان مسأله توقيفي بودن اسماي حسني الله علله را توضيح كرده بتوانند.

### اسماي حسني الله حل حلاله:

اسمای حسنی الله ﷺ «نامهای بسیار نیکوی» اوتعالی ترجمه شده میتواند. اسمای الله تعالی اعلام و اوصافی اند برای الله ﷺ یعنی هم اسم و هم صفت او ﷺ بوده و وصف در آن منافی علمیت آن نمیباشد، پس نتیجه این علمیت آن نمیباشد، پس نتیجه این میشود که اسمای الله ﷺ به ذات و صفت دلالت مطابقی دارد.

هر اسم او تعالى از مصدر مربوطه اش مشتق ميباشد مثل «الكريم» كه مشتق از «الكرم» و «السميع» كه مشتق از «السمع» بوده و به صفت كرم و سمع خالق دلالت دارد. امام فخرالدين رحمة الله عليه ميفرمايد: «نامهاى الله  $\frac{3}{2}$  در دو نوع حصر شده اند: عدم افتقار او تعالى به غيرش، و ثبوت افتقار غير به او تعالى».  $\frac{3}{2}$ 

### دلایل قرآنی اسمای حسنی:

الله على ميفرمايد:

التفسير الكبير، لفخر الرازى (15/66).

### 獙

# «وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ عِالَّ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِيٓ أَسْمَنَهِهِ عَ" «

یعنی برای الله ﷺ نامهای بسیار نیکو ثابت است پس الله ﷺ را به اَن نامها دعا کنید (بخوانید) و بگذارید آنانیکه در نامهای او تعالی الحاد می نمایند. و:

# «قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَانَ ۖ أَيَّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ ۗ »

یعنی بگو ای محمد ﷺ او را الله بخوانید یا رحمن خوانید به هر آنچه او را نام بگیرید پس برای الله اسمای بسیار نیکو است.

و: «ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ۖ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴿ يعنى الله ذاتى است كه نيست معبود برحق جز او، براى او نامهاى بسيار نيكو است.

اسماء را به تسمیات و یا صفات نیز ترجمه نموده اند. این نامها «حسنی» اند بخاطریکه در شنوایی و قلب، نیکو و بهتراند و بر توحید، کرم، جود، رحمت و افضال او تعالی دلالت دارند. ولی برخی بنابر صراحت آیه کریمه اول در آنها الحاد، میلان و انحراف کرده و مطلوب اصلی آنها را ترک میکنند.

قرطبی رحمهٔ الله علیه الحاد در مورد اسماء الله  $\frac{3}{2}$  را به سه وجه بیان نموده است: 1 – به اساس وارد کردن تغییر در آنها چنانچه مشرکان این نامها را از مطلوب اصلی آنها عدول دادند و بتهایشانرا به آن نامها مسمی ساختند پس «الّات» را از الله، و «العزّی» را از العزیز و «مناه» را از الله، و المنان مشتق نمودند. و به این اشتقاق، ابن عباس په و قتاده شه نیز قول نموده اند. 2 – به اساس وارد کردن زیادت در آنها است. 3 – به اساس وارد کردن نقصان در آنها است.

### احادیث نبو الله در مورد اسماء حسنی:

از ابوهریره هی روایت است که رسول الله هی فرمود: «إن لله تسعة و تسعین اسماً مِئة الا واحداً، من احصاها دخل الجنة» یعنی به تحقیق برای الله هی (99) نام است، یک کم صد، کسی که آنرا شمارش کند به بهشت داخل میشود.

<sup>1.</sup> سورة الاعراف، آيه: 180.

<sup>2.</sup> سورة الاسراء، أيه: 110.

<sup>3.</sup> سورة طه، آيه: 8.

<sup>4.</sup> تفسير القرطبي (3287).

و همچنین در روایت امام بخاری رحمة الله علیه میخوانیم: «لا یحفظها احد الا دخل الجنة» یعنی از بر نمیکند آنرا کسی مگر اینکه داخل جنت میشود. «و هو وتر یحب الوتر» یعنی او طاق است و طاق را دوست دارد. و امام ترمذی رحمة الله علیه تمام آن 99 نام را در حدیث فوق روایت کرده است.

لیس کمثله شیئ فی صفاته و Y فی اسمائه و Y فی افعاله، مما أخبرنا به من صفاته، و له صفات لم یطلع علیها احد من خلقه. Y کما قال رسوله الصادق: «اللهم انی اسئلک بکل اسم هو لک سمیت به نفسک او انزلته فی کتابک او علمته احداً من خلقک او استأثرت به فی علم الغیب عندک، ان تجعل القران العظیم ربیع قلبی و نور صدری و جY عنی و ذهاب همی و غمی Y یعنی ای اللها به تحقیق از تو می طلبم به هر نامیکه تو نفست را به آن نامیده ای و یا در کتابت نازل کرده ای، یا به تنی از مخلوقاتت آموخته ای، یا در علم غیبت نزد خود اختیار کرده ای (از تو می طلبم) که قرآن را بهار قلب و روشنی سینه ام و سبب دوری اندوه من و دوری پریشانی و غم من بگردانی.

### توقیفی بودن اسمای الله:

اسمای حسنی الله ﷺ همه توقیفی اند به این معنی که یا به قرآن کریم و یا به احادیث صحیحه و یا به اجماع امت مسلمه ثابت شده و در استعمال آن تابع نصوص میباشیم، مثلاً گفته شده میتواند «یا رزاق» ولی «یا سخی» گفته نمیشود.

محمد بن ابى العز الحنفى شرح العقيدة الطحاوية بشاور: (قصه خوانى، 1413 هـق) ص35.

<sup>2.</sup> اين حديث را احمد رحمة الله عليه (1-391) و بيهقي در اسماء و صفات (ص6-7) اخراج نموده اند.



### نامهاي (99) گانه الله جل جلاله

(99) نام الله ﷺ طبق ترتيبي كه در سوره الحشر، آيه 22 و بعد آن و طبق ترتيبيكه در صحيح ترمذي آمده است قرار ذيل ميباشند:

- 1. الله (اسم اعظم و اسم ذات الله
  - 2. الرحمن (بسيار رحم كننده)
  - 3. الرحيم (بي نهايت با رحم)
    - 4. الملك (پادشاه حقيقي)
  - 5. القدوس (ذات پاک از هر نقص و عیب)
    - 6. السلام (ذات سالم و بي نقص)
    - 7. المؤمن (بخشنده امن و ايمان)
      - 8. المهيمن (نگهبان)
      - 9. العزيز (برهمه غالب)
      - 10. الجبار (از همه زبردست تر)
    - 11. المتكبر (صاحب عظمت و بزرگی)
      - 12. الخالق (أفريننده)
      - 13. البارئ (جان دهنده)
      - 14. المصور (صورت دهنده)
        - 15. الغفار (آمرزنده)
      - 16. القهار (بر همه غالب)
      - 17. الوهاب (از همه عطا كننده تر)
        - 18. الرزاق (روزی دهنده همه)
          - 19. الفتاح (مشكل گشا)
        - 20. العليم (داراي دانش فراگير)
          - 21. القابض (كم كننده رزق)
          - 22. الباسط (بسط دهنده رزق)

- 23. الخافض (يست كننده)
  - 24. الرافع (بلند كننده)
  - 25. المعز (عزت دهنده)
  - 26. المذل (ذلت دهنده)
- 27. السميع (شنونده هر چيز)
- 28. البصير (بيننده هر چيز)
  - 29. الحكم (حاكم مطلق)
- .30 العدل (با انصاف و عدل)
- 31. اللطيف (بسيار با لطف و كرم)
  - 32. الخبير (أكاه و با خبر)
  - 33. الحليم (بسيار بردبار)
  - 34. العظیم (بسیار بزرگ)
  - 35. الغفور (بسيار أمرزنده)
    - 36. الشكور (قدردان)
  - 37. العلى (بسيار برتر و بلندتر)
    - 38. الكبير (بسيار بزرگ)
    - 39. الحفيظ (نگهبان همه)
    - 40. المقيت (توانائي دهنده)
    - 41. الحسيب (كافي بر همه)
      - 42. الجليل (عالى مرتبه)
  - 43. الكريم (بسيار باكرم و سخا)
    - 44. الرقيب (كاملاً نگهبان)
  - 45. المجيب (قبول كننده دعا)
    - 46. الواسع (صاحب وسعت)
- 47. الحكيم (دانا بر حقيقت هر چيز)
  - 48. الودود (بسیار دوستدارنده)
    - 49. المجيد (بسيار بزرگ)

- 50. الباعث (زنده كننده مرده ها)
  - 51. الشهيد (حاضر و ناظر)
    - 52. الحق (برحق)
  - 53. الوكيل (كارساز بزرگ)
    - 54. القوى (منبع قوت)
- 55. المتين (صاحب متانت و قوت)
- 56. الولى (حمايت كننده و دوست)
  - 57. الحميد (سزاوار ستايش)
- 58. المحصى (در دايره شمار آورنده)
  - 59. المبدى (از ابتداء آفريننده)
- 60. المعيد (دوباره برگرداننده و آفريننده)
- 61. المُحيى (زنده كننده و نگاه دارنده همه)
  - 62. المميت (موت دهنده)
    - 63. الحي (دائماً زنده)
  - 64. القيّوم (قايم كننده و نگاه دار همه)
    - 65. الواجد (پاینده هر چیز)
    - 66. الماجد (صاحب بزرگی و عزت)
      - 67. الواحد الاحد (یک، یکتا)
        - 68. الصمد (بي نياز)
      - 69. القادر (توانا و با قدرت)
      - 70. المقتدر (صاحب قدرت كامله)
      - 71. المقدم (مقدم و پیش کننده)
      - 72. المؤخر (عقب و پس راننده)
        - 73. الاول (اولي)
        - 74. الأخر (از همه آخر)
          - 75. الظاهر (أشكار)
        - 76. الباطن (پنهان و پوشیده)

- 77. الوالى (متصرف با اقتدار)
- 78. المتعالى (از همه بلند و برتر)
- 79. البر (دارای اعمال و اخلاق نیک)
  - 80. التواب (بسيار عفو كننده)
    - 81. المنتقم (قادر بر انتقام)
  - 82. العفو (بسيار عفو كننده)
  - 83. الرؤوف (مشفق و مهربان)
- 84. مالک الملک (مالک کلیه عالم هستی)
- 85. ذوالجلال والاكرام(صاحب بزرگی و كرم)
  - .86 المقسط (عادل و با انصاف)
  - 87. الجامع (جمع كننده اشياى متفرقه)
    - 88. الغنى (بى نياز)
    - 89. المغنى (بي نياز كننده)
  - 90. المانع (باز دارنده قدرت صاحب قدرت)
  - 91. االضارُ (دارای قدرت بر ضرر رسانیدن)
    - 92. النافع (دارای قدرت نفع رسانیدن)
      - 93. النور (روشني كامل)
      - 94. الهادي (راهنماي راه راست)
  - 95. البديع (ايجاد كننده بدون نمونه سابق)
    - 96. الباقى (دائما موجود)
    - 97. الوارث (یس از همه باقی و موجود)
    - 98. الرشيد (راستي و نيكي پسند كننده)
    - 99. الصبور (صاحب تحمل و برداشت)

### 业

### تمرين

- 1. آیات کریمه و احادیث صحیحه را که عبارت «الاسماء الحسنی» در آن ذکر گردیده با ترجمه آن تحریر و حفظ نمایید.
  - 2. جواز استعمال هر اسمی که جلال، عظمت و کمال او تعالی را بیان کند از کدام حدیث پیامبر اسلام استنباط شده آنرا بیان و ترجمه کنید.
- 3. شروط تأثیر ورد و ذکر اسمای حسنی الله ﷺ بر هر فرد مؤمن را شرح و حدیث معروف پیامبرﷺ را در زمینه احصائیه آنها تحریر کنید.
  - 4. توقیفی بودن اسمای حسنی را جر و بحث نمائید.
  - 5. اسمایی دارای معانی با هم نزدیک و متضاد را طی لست های جداگانه ترتیب دهید.
- 6. هر یک از محصلان معانی دری پنج اسم الله ﷺ را روی تخته تحریر و از سایر محصلان بخواهد تا اسمای حسنی مربوط آن معانی را تشخیص دهند.

### درس سوم

### تصنعف صفات الله جل جلاله

### اهداف:

- 1. محصلان انواع مختلف تصنیف صفات او تعالی را بیان نموده بتوانند.
- 2. محصلان از طرز دیدهای متفاوت علماء نسبت به تصنیف صفات تجربهٔ جروبحث را حاصل کنند.
- 3. محصلان تصنيف امام ابوحنيفهرحمة الله عليه را با ساير تصنيفها مقايسه كرده بتوانند.

تصنیف بندی صفات الله ﷺ نیز مانند اصل قضیه «صفات الله ﷺ» یک مسأله بحث انگیز در بین علمای عقاید اسلامی بوده که نتیجه آن موجودیت یک تعداد تصنیفها در بین صفات او تعالی می باشد.

مشهورترین تصنیف بندی صفات الله ﷺ از حضرت نعمان بن ثابت (امام ابوحنیفه رحمة الله علیه) میباشد که در کتاب معروفش فقه اکبر بیان نموده و صفات را به ذاتی و فعلی تقسیم کرده است: صفات ذاتی الله ﷺ عبارت از آن صفاتی است که قائم به ذات الله ﷺ بوده و او تعالی به ضدش موصوف شده نتواند مانند حیات، علم، اراده، قدرت، سمع، بصر و کلام الله ﷺ و صفات فعلی او تعالی عبارت از آن صفاتی است که بر عکس صفات ذاتی، الله ﷺ به ضد آن موصوف شده بتواند مانند تخلیق، ترزیق، ایجاد، اکرام، اذلال، احیاء، اماتت و غیره.

 獙

موصوف شود مانند صفت اکرام و یا به ضد آن موصوف نشود مانند صفت عدل، صدق و عظمت. برخی از علماء به این نظر اند که الله کشصرف به یک صفت متصف است و بس و آنرا میتوان این چنین بیان کرد: «الله کش وجودی است مستجمع جمیع کمالات» و اگر جمیع کمالات را دقت بیشتر کنیم به این نتیجه خواهیم رسید که الله کشدارای دو صفت است: یکی صفت شوتی و دیگری صفت سلبی.

برخی علماء عوض صفت ثبوتی اصطلاح «جمال مطلق» و بجای صفت سلبی اصطلاح «کمال مطلق» را بکار برده اند، چنانچه برخی دیگر آن صفات الله گرا که دلالت به رحمت و مغفرت او تعالی میکند بنام «صفات جمالیه» و آن صفات الله گرا که دلالت به قهر و غضب او تعالی دارد بنام «صفات جلالیه» یاد کرده اند.

علمای عقاید اسلامی وقتیکه در صفت ثبوتی و صفت سلبی الله گدقت بیشتر نموده و آیات متبرکه قرآنی و برخی احادیث نبوی گرا در زمینه صفات الله گدتحقیق بیشتر کردند به صفات متعدد ثبوتی و سلبی قایل شدند، شاید تحت نام صفت ثبوتی صفات معینی وجود دارد و زیر نام صفت سلبی صفات بیشماری به نظر آید اما علماء کوشیده اند تا اصولی را در زمینه دریابند که صفات زیاد ثبوتی و سلبی در نوع خود به آن راجع و منتهی شوند. تحت صنف صفات ثبوتی چند دسته از صفات او تعالی ذکر شده که هر دسته بذات خود دارای چند صفت بوده و قرار ذیل میباشد:

- 1. صفت نفسی که به ذات و وجود او تعالی دلالت می کند.
- 2. صفات معانی (ذاتی) که قبلاً ذکر گردید و تعداد آنها به هفت صفت میرسد.
- 3. صفات معنوی که از توابع صفات معانی بوده و عبارت از هفت صفت ذیل میباشد:
  حی بودن، عالم بودن، مرید بودن، قادر بودن، سمیع بودن، بصیر بودن و متکلم بودن. از نظر آنها در صفات معانی صرف ذات الله ﷺ بسنده بوده در حالیکه در صفات معنوی ذات مع الوصف در نظر گرفته شده است. '
  - 4. صفات فعلى كه مثالهاى أنها قبلاً ذكر گرديد.

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية همان مولفين ص203.

قرار داده و نسبت دادن آنها را به الله ﷺ توجیه نموده اند. در این صفات ید، وجه، عین، نفس و غیره شامل میباشد که از نظر علمای متأخر مراد از ید الله ﷺ قدرت او تعالی است نه یدی که ما به آن آشنایی داریم ولی این توجیه منجر به ابطال صفت اللهﷺ میشود و همچنان توجیهاتی در مورد سایر صفات متشابه و بلاکیف.

از نظر آنها تحت گروپ صفات سلبی تعداد زیادی از صفات شامل است که زیر شمارش و احصائیه آمده نمیتواند مانند اینکه بگوئیم: الله ﷺ جوهر نیست، عرض نیست، در مکان نیست، در زمان نیست، جسم نیست، آسمان نیست، زمین نیست و غیره.

برخی علماء صفات جمال الله ﷺ را آن صفاتی میدانند که نشان دهنده کمال وجودی الله ﷺ است مانند علم، قدرت، حیات، اختیار و غیره و مقصود آنها از صفات جلال آن صفاتی است که الله ﷺ اجل و برتر از آن است که به آنها موصوف شود، زیرا این صفات نشانه نقص، کاستی، عجز و ناتوانی موصوف است مثل جسمانیت، داشتن مکان، قرار گرفتن در زمان و غیره.

این علماء برای شناختن صفات جلال و جمال الله ﷺ راه وحی و راه عقل را پیشنهاد میکنند که هر دو ما را به این صفات رهبری میکند. این علماء هم صفات او تعالی را از زاویه دیگر نیز تصنیف نموده و گفته اند که صفات الله ﷺ یا ذاتی اند و یا فعلی اما با این تفاوت که صفت کلام را از جمله صفات فعلی بحساب برده اند در حالیکه از نظر ما کلام از جمله صفات ذاتی الله ﷺ می باشد نه فعلی.

در این درس دو مسأله قابل بحث است یکی مسأله صفات سلبی الله و دیگری صفات متشابه یا بلاکیف الله که به اختصار به توضیح هر کدام آن ذیلاً می پردازیم: صفات سلبی الله که آنست که توسط آنها نقص و عیب از ذات الله که سلب میگردد. در این مورد برخی علماء از جمله شارح « العقیدة الطحاویة» به این نظر اند که نباید در حق الله انفی مفصل و اثبات مجمل کار گرفت بلکه برعکس باید از اثبات مفصل و نفی مجمل استفاده صورت گیرد، به این معنی که نباید به تفصیل همه جزئیات را از او تعالی سلب کرد چنانچه گفته شود: الله که جسم نیست، شبح نیست، جثه نیست، صورت نیست، خون نیست، گوشت نیست و ... و ... بلکه وقتی میگوئیم «لیس کمثله شیئ و هو السمیع البصیر» و یا برخی موارد دیگر بوضاحت اثبات چیزی را میکند که تقریر معنی نفی را نیز در بردارد. ا

<sup>1.</sup> شرح العقيدة الطحاوية همان مؤلف. ص34-35.

獙

صفات متشابه یا بلاکیف الله ﷺ مانند ید، وجه، نفس، عین، استواء به عرش، نزول، غضب و غیره که آیات متبرکه قرآنی بر آن ناطق است و هم در برخی احادیث صحیحه از آن یادآوری شده نیز مورد بحث و اختلاف سلف و خلف قرار گرفته و علمای سلف اجازه تأویل آنرا نمیدهند که مثلاً از ید قدرت الله ﷺ در نظر گرفته شود چنانچه امام اعظم رحمة الله علیه در کتاب الفقه الاکبر به این مطلب چنین اشاره می کند:

«وله ید و وجه و نفس کما ذکره الله تعالی فی القرآن فهی صفات بلاکیف و لایقال ان یده قدرته او نعمته لان فیه إبطال الصفة» که بدون شک نظر اسلاف و بطور خاص حضرت امام ابوحنیفه رحمة الله علیه نسبت به نظر علمای متأخر از قوت خاصی برخوردار میباشد و ما این بحث را در جایش دنبال می نمائیم.

الفقه الاكبر. ص 9.

### تمرين

- 1. تصنیف صفات الله ﷺ از نظر امام ابوحنیفه رحمة الله علیه چگونه بوده با تفصیل جر و بحث کنید.
  - 2. تعریفات مشهور صفات ذاتی و فعلی الله ﷺ را بیان دارید.
  - 3. صفات جمالیه و صفات جلالیه، صفات جلال مطلق و صفات کمال مطلق را با ذکر مثالهای مربوطه آنها جر و بحث کنید.
  - 4. فرق صفات معانی (ذاتی) و معنوی، صفات فعلی و متشابه یا بلاکیف را با وجوه تسمیه آنها ذکر و مثالهای آنها را بیان نمایید.
    - 5. ید، وجه، عین، نفس، استواء به عرش و غیره صفات بلاکیف را از نظر علمای متقدم و متأخر عقاید اسلامی مناقشه کنید.
      - 6. محصلین از همدیگر راجع به تصنیف های مختلف صفات الله ﷺ بپرسند.
        - 7. محصلان در مورد تصنیف صفات، مقالات مختصر تحریر نمایید.
  - 8. محصلان نظر شارح «العقيدة الطحاوية» را در مورد صفات الله ﷺ بدقت مطالعه كنند.
    - 9. محصلان در مورد تصنیف صفات سایت های انترنت را جستجو کنند.
    - 10. محصلان در مورد تصنیف صفات حداقل چهار کتاب معروف را مطالعه کنند.
- 11. محصلان تصنیف های مختلف صفات را ضمن چارتهای جداگانه روی تخته نشان دهند.

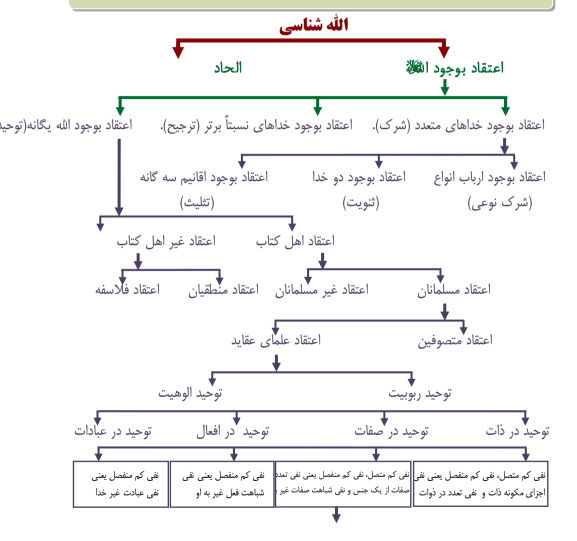


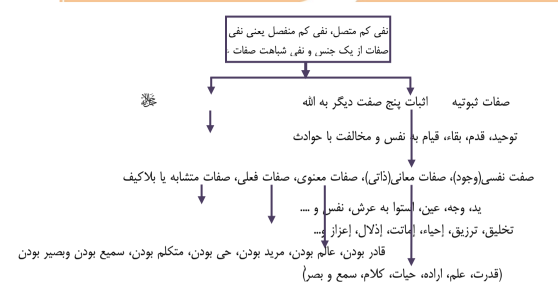
### درس چهارم

### الله شناسي

### اهداف:

- 1. محصلان انواع توحید و نفی کموم ششگانه از توحید را بیان کرده بتوانند.
- 2. محصلان تقسيمات اولى، دومى و سومى صفات الله على را عملاً انجام داده بتوانند.





### توضيح جدول:

علامه صلاح الدین سلجوقی دانشمند معروف افغانی در کتاب «تجلی خدا در آفاق و انفس» فکرت الله جویی را در یک جدول توضیح و به عقیده بوجود الله و الحاد تقسیم نموده که بعد هر کدام آنها را تقسیمات دومی و سومی کرده است، ما بر بنیاد این تقسیمات اقسام توحید را در ذات، صفات، افعال و عبادات بر آن علاوه نموده، نفی کموم ششگانه و تصنیف صفات را در آن نشان داده ایم. و در زمینه تکمیل این جدول علاوه از کتاب ذکر شده سلجوقی از کتب معتبر دیگر نیز استفاده نمودهایم، مثل کتاب «شرح العقیدة الطحاویة» کتاب «شرح البیجوری علی الجوهرة» و کتاب «العقیدة الاسلامیة – ارکانها، حقایقها، مفسداتها». در توحید ذات، دو کم متصل و منفصل از ذات الله بی نفی شده به این تفصیل که در کم متصل، اجزای مکونه ذات نفی شده یعنی الله بی چنان ذاتی نیست که دارای اجزاء باشد مانند واحد ریاضی. در کم منفصل تعدد ذوات از ذات او تعالی نفی گردیده که با ذات او ذوات دیگری موجود نیست، چون در کم اولی در بین اجزای ذات اتصال وجود دارد و در کم دومی چنین نیست نیست، چون در کم اولی در بین اجزای ذات اتصال وجود دارد و در کم دومی چنین نیست نیس شارح «جوهره» آنها را به کموم متصل و منفصل تعبیر نموده است.

<sup>1.</sup> با استفاده از كتب: تجلى خدا در آفاق و انف<u>ش ح العقيدة الطحاوية (1</u> و العقيدة الاسلامية، اركانها، حقايقها، مفسداتها. ص123 جدول فوق ترتيب شده است.



در توحید اسماء و صفات نیز عین این کار انجام شده و دوکم متصل و منفصل از آنها نفی شده است، در کم متصل تعدد صفات از یک جنس نفی شده که الله هم مثلاً به دو قدرت و دو سمع موصوف نیست در حالیکه در کم منفصل شباهت صفات و اسماء مخلوقات از او تعالی سلب شده است.

در توحید افعال و توحید عبادات صرف یک یک کم منفصل از افعال الله ﷺ و عبادات بندگان برای غیر معبود بر حق نفی گردیده است، در اولی هر نوع شباهت افعال عباد با افعال الله ﷺ نفی، و در دومی عبادت برای معبودان باطل نفی و سلب شده است.

در ادامه جدول، همین صفات توحیدی الله ﷺ تقسیم اولی، دومی و سومی گردیده و مثالهای هر صنف و هر تقسیم بیان شده است.

### تمرين

- 1. شرک نوعی، ثنویت، تثلیث و سائر انواع شرک را با مثالها مختصراً توضیح دهید.
- 2. توحید ربوبیت، توحید الوهیت و توحید اسماء و صفات را با مراجعه به کتاب شرح العقیدة الطحاویة از محمد بن ابی العز الحنفی جر و بحث کنید.
  - 3. نفی کمهای متصل و منفصل از توحید را به کمک استاد مضمون با ذکر مثالها مناقشه کنید.
- 4. صفات اراده، مرید بودن و اذلال از کدام صنف صفات الله ﷺ بوده ذکر و بعد با پیروی از این سوال پرسشهای مختلف را از همصنفان تان مطرح کنید.
  - 5. در مورد درس از منابع و مواد درسی مناسب استفاده بیشتر کنید.

# فصل پنجم صفات ثبوتيه الله جل جلاله

ف<mark>صل پنج</mark>م صفات ثبوتیه الله

### درس اول

业

### صفت نفسی الله جل جلاله

### اهداف:

- 2. محصلان دلایل و براهین معروف عقلی و نقلی ثبوت صفت نفسی الله ﷺ را اقامه نموده بتوانند.

در جمع صفات ثبوتیه الله ﷺ یکی هم صفت نفسی یا صفت «وجود» الله ﷺ است، فرق این صفت با سایر صفات ثبوتیه در این است که این صفت دلالت بر نفس میکند نه بر آن معنی ایکه زاید بر ذات باشد، این صفت در حقیقت به ثبوت ذات الله ﷺ که خود علت اول بوده و معلول علتی نیست دلالت دارد و معنی زاید از ذات را نمیرساند در حالیکه سایر صفات ثبوتیه الله ﷺ مانند علم، قدرت، اراده، تکلم و غیره علاوه از ذات و وجود الله ﷺ بر معنی زاید از ذات و تعالی نیز دلالت میکند مثل اینکه میگوئیم الله ﷺ متکلم است، در این مثال هم ذات و وجود الله ﷺ و هم معنی زاید بر آن که عبارت از تکلم است مد نظر می باشد. ا

در مورد ثبوت صفت نفسی (صفت وجود) برای الله ﷺ دلایل و براهین زیادی ارائه شده که به برخی از این دلایل ذیلاً اشاره می کنیم:

### برهان حدوث عالم:

برهان مهمی که علمای عقاید اسلامی همواره بکار گرفته و از طریق آن صفت وجود الله ﷺ را ثابت ساخته اند «برهان حدوث عالم» است، این برهان به شکل یک قیاس منطقی آورده شده که دارای دو مقدمه صغری و کبری و یک نتیجه است:

در جهان هستی آنچه معلوم و قابل تعبیر است از سه حالت بیرون نیست یاچیزی است که هستی آن حتمی باشد و یا هم چیزی است که هستی و نیستی آن مساوی باشد و یا هم چیزی است که نیستی آن حتمی و ضروری باشد و یا به عبارت کوتاه تر یا واجب است یا ممکن

<sup>1.</sup> ابراهيم البيجوري شرح البيجوري على الجوهرة مصر، 1994. ص63.

است و یاهم ممتنع است، ممتنع چون نیستی آن حتمی و ضروری است. دیگر از بحث ما در این مورد هم خارج است پس باید بگوئیم: جز واجب هر چه هست ممکن است، چون ممکن از لحاظ هستی و نیستی مساوی الطرفین است یعنی وجود و عدمش لذاته نیست پس اگر قرار باشد ممکن جامه عمل بپوشد ناگزیر باید حادث و نو پیدا باشد. زیرا ممکن باید از هیچ هست گردد و به هست کردن دومی آن که تحصیل حاصل است ضرورتی احساس نمیشود بناً میگوئیم: هر ممکن حادث است، ممکن چون از نیست هست می گردد جانب هستی او بر نیستی او که قبلاً باهم مساوی بودند ترجیح پیدا میکند پس می گوئیم: هر حادثی محتاج به هست کننده و آفریننده است.

این یک قیاس منطقی است که آنرا درست کردیم و اگر مقدمات آنرا پهلو به پهلوی هم بگزاریم اینطور نتیجه و مطلوب خواهد داد:

- 1. جز واجب هر چه هست ممكن و هر ممكن حادث است.
  - 2. و هر ممكن، نيازمند هست كننده و آ فريننده است.
- 3. پس جز واجب هر چه هست نیازمند هست کننده و آفریننده است. (نتیجه و مطلوب قیاس)  $^{1}$ .

### برهان بطلان دور و تسلسل:

برهان دیگر، نیازمندی سلسله علل و معلولات به یک علت نهایی و اول است که خود معلول علت دیگر نبوده و دارای صفات کمال باشد. این برهان که بر اساس نظریه «برهان بطلان دور و تسلسل» استوار است مورد تمسک علمای عقاید قرار گرفته است و ما آنرا طور فشرده ذیلاً بیان می کنیم:

الله ﷺ و صانع متعال ذاتیست که عالم به او نیازمند است و هر آنچه عالم به او نیازمند است آن جز واجب الوجود چیز دیگری نیست زیرا اگر واجب الوجود نباشد پس جایز الوجود خواهد بود و هر جائز الوجود چون وجود و عدمش لذاته نیست نیازمند محدث (ایجاد کننده) است، و هر محدث نیازمند محدث دیگر است و هر محدث در حالیکه علت برای معلول بعدی است معلول یک علت قبلی نیز میباشد و این سلسله علل و معلولات اگر شکل دورانی بخود گرفته معلول یک علت قبلی نیز میباشد و این سلسله علل و معلولات اگر شکل دورانی بخود گرفته

<sup>1.</sup> نجم الدين القزويني الكاتبي شرح الرسالة الشمسية بشاور: (حقانيه قصه خواني، 1897) ص275.

ف<mark>صل پنجم</mark> صفات ثبوتیه الله

业

باشد بنام (دور) و اگر شکل مستقیم به سوی لایتناهی بخود گرفته باشد بنام «تسلسل» یاد میشود که از نظر عقل هر دوی آن باطل است، بطور مثال در حالت (دور) الف علت ب و ب علت ج و ج پس علت الف باشد در این مثال الف غیر مستقیم و غیر مباشر علت ج و ج بطور مستقیم علت الف است، چون یکی از شرایط در نظریه علیت تقدم علت بر معلول است در حالیکه درین مثال الف بعنوان علت ج مقدم و در عین حال بعنوان معلول ج مؤخر نیز میباشد، اجتماع تقدم و تأخر در یک چیز و یا توقف شیئ بر نفس خودش عقلاً محال است و به آن میماند که بگوئیم زید در حالیکه فرزند بکر است پدر او نیز می باشد.

و در صورت تصور دوام سلسله علل و معلولات در جهان ممکن باز هم به یک امر مستحیل مواجه میشویم، در مورد استحاله تسلسل و بطلان آن دلایل زیادی ارائه شده و یکی از این دلایل برهان تطبیق می باشد.

به این تفصیل که اگرما دو سلسله از علل و معلولات را تصور کرده یکی آنرا از حال و دیگر آنرا بطور مثال طوفان حضرت نوح الی در نظر بگیریم که هر دو سلسله به لایتناهی در امتداد است و از اول هر دو را مقابل هم قرار داده یک یک واحد را به ترتیب از هر دو سلسله طرح میکنیم، درین حالت یا هر دو سلسله نهایت می پذیرد که این خلاف فرض ما است (که تا لایتناهی در امتداد است) و یا هر دو ختم نگردیده دوام می یابد که نسبت مساوات ناقص با کامل، باطل میباشد، و اگر سلسله طوفانیه خاتمه یابد و سلسله حالیه دوام کند، سلسله طوفانیه چون خاتمه یافته متناهی گفته میشود ولی از تناهی سلسله طوفانیه تناهی سلسله حالیه نیز ثابت میشود بخاطریکه واحد های سلسله حالیه به اندازه معین و متناهی زیادتر از واحد های سلسله طوفانیه است که البته عبارت از آنچه از طوفان تا حال وجود دارد، میباشد و واضح و روشن است آن شیئ که به اندازه معین و متناهی دیگری زاید باشد خود آن شیئ اول نیز متناهی خواهد بود.

و دیگر اینکه نظریه علیت دارای شرایط خاصی است از قبیل تغایر بین علت و معلول، تقدم علت بر معلول و زیادت تعداد علل بر تعداد معلولات، از شرط اخیرالذکر نظریه علیت به وضاحت فهمیده میشود که سلسله علل و معلولات در جهان ماده و امکان باید به یک علتی منتهی شود که آن علت، دیگر معلول علت دیگر نباشد و خود علت اول و بی نیاز بوده حادث و مسبوق به

فصل پنجم صفات ثبوتیه الله ﷺ

عدم نباشد، و اگر تعداد معلولات از تعداد علل زیادتر فرض شود معنی آن این خواهد بود که معلولی بدون علت عرض وجود کرده و این خلاف بداهت عقلی و غیر قابل قبول است. ا

### برهان وجود:

برهان دیگری برای ثبوت صفت وجود الله ﷺ برهان وجودی است که برخی فلاسفه غرب نیز به آن اشاراتی نموده اند: از تصور مفهوم الله ﷺ در ذهن، تصدیق وجود او در بیرون لازم می آید، در ین برهان چرا بین تصور و تصدیق تلازم وجود دارد؟ شاید علت این تلازم اینست وقتیکه ما الله ﷺ را وجود کامل تصور کردیم باید آنرا دارای مصداق خارجی و حقیقت عینی هم بدانیم زیرا اگر مصداق خارجی نداشته باشد خلاف فرض ماست (تصور الله کامل) و چیزیکه مصداق خارجی نداشته باشد آن چیز کامل گفته نمیشود و وجود یکی از شرایط کمال است.

این برهان شباهت زیادی با برهان استعلاء یا استکمال دارد که شالودهٔ آنرا سنت اگوستن گذاشته و بعد ها آنسلم (1033 – 1109 م) آنرا با وضوح بیشتری به پایه اکمال رسانیده است. و از اینقرار می باشد: عقل انسانی هر قدر چیز عظیمی تصور کند از آن عظیمتر را نیز تصور خواهد نمود زیرا متوقف ساختن عظمت در مرتبه پائینتر سببی میخواهد و عقل انسانی سبب وقوف و سبب قصور را نمی داند پس هیچ کاملی به عقل نمی آید مگر آنکه عقل در صدد شناختن کاملتر از آن باشد و با این ترتیب تا منتهی درجه امکان خود پیش میرود و بجایی می رسد که غایت کمال مطلق است که مزید بر آن نیست و نقص در آن یافت نمیشود و این وجود کاملی که مزیدی بر کمالش نیست ناگزیر موجود است زیرا وجود تصوری اش کمتر از وجود حقیقی اش میباشد و عدم وجودش کمالیت مطلق را از او منتفی میسازد و کمالی برایش باقی نمانده و میتوان گفت نقص مطلق است که عبارت از میسازد پس صفت وجود الله بیش ثابت شده تصور همان کمال، وجودش را ثابت میسازد پس صفت وجود الله بیش ثابت است زیرا غایه کمال است و عقل هیچ نقصی را درین مرتبه که عالیترین مراتب کمال مرادف با تصور نمیکند و قبول نمی نماید زیرا در نظر عقل تصور عالیترین مراتب کمال مرادف با تصور کمال موجود است پس با این مقدمات، عقل انسانی تصور جز اینکه صفت وجود برای الله بیش ثابت است، نمی کند.

<sup>1.</sup> شرح البيجوري على الجوهرة همان مولف ص61-62.

<mark>فصل پنجم</mark> صفات ثبوتيه الله

业

### برهان غاياتي:

در شمار براهین ثبوت وجود الله ﷺ براهین غایاتی از اهمیت خاصی برخوردار است و لب و لباب این براهین را میتوان در کلام توماس اکویناس جستجو کرد: بعضی اشیاء از قبیل اجسام طبیعی با اینکه قوه شعوری ندارند باز هم به طرف هدفی متوجه هستند زیرا آنها متواتر و دائم طوری کار میکنند که گویا برای حصول آنچه که بهتر است روی می آورند، اکنون اینطور چیزهاییکه قوه فهم ندارند هیچگاه هدفی را تعقیب کرده نمیتوانند تا وقتیکه از طرف موجودی که دارای ذکاء ومعرفت است به آن طرف گماشته نشود.

اینجا لازم به تذکر است که باید در این گونه براهین دو عنصر موجود باشد:

- 1. ملاحظه اینکه اشیاء برای هدفی در کار اند.
- 2. پی بردن به اینکه آنجا حکمت و وجود ذاتی است که این اراده و رهنمایی را می کند.

### برهان عدل تكويني:

برهان عدل تکوینی و نظام عالم هم یکی دیگر از دلایل و براهین ثبوت وجود الله هم در عالم امکان و ماده است. خلاصه این برهان اینست که جهانیکه ما در آن زندگی میکنیم با یک نظام و ترتیب خاصی آفریده شده است، از نظم حاکم در وجود یک اتم گرفته تا نظم جهان افلاک و نظامات شمسی همه روی یک محاسبه دقیق سنجیده شده که اگر خلاف حالت فعلی آفریده میشد یقیناً که زندگی انسان و حیوان در روی زمین ناممکن و در مجموع نظام عالم به فساد و نابودی کشانیده میشد.

این نظام و تعادلی که در کاینات بر قرار است صنع جز صانع مدبر چیز دیگری نیست و دلیل روشن بر وجود الله ﷺ یکتا است.

### براهین انفسی و انسانی:

برای اثبات وجود الله الله براهین انفسی و انسانی در جنب سائر براهین نیز جای خوبی دارند، اگر در وجود ما دقت صورت گیرد و جهاز عصبی، جهاز دوران خون، جهاز تنفسی، جهاز هضمی، حرکات قلب، فعالیت کبد، شش ها، گرده ها ساختمان چشم، گوش و دماغ با بصیرت خاصی مطالعه شود به یقین در هر گوشه ای از وجود خود با چنان نظام و تشکل دقیق و حساب شده ای مواجه میشویم که ما را به سوی وجود صانع مدبر و الله قادر و دانا رهنمائی میکند.

فصل پن**ج**م <mark>صفات ثبوتیه الله ﴿ ﴿ اللَّهِ ا</mark>

ابوالحسن اشعری حمة الله علیه میگوید: «من وجود الله را از تطور و رشد مرحله به مرحله وجود انسان که خود هیچ نقشی در این تطورات ندارد و برای او فعل غیر ارادی گفته میشود، ثابت میکنم». حضرت علی بن ابی طالب شه فرموده است: «من الله را به فسخ اراده خود شناختم» که بدون شک این کلام حضرت مفهوم و معنی بزرگی را در بر داشته که برای عقول سالم و اندیشه های نیرومند زودتر قابل دریافت مهاشد. ا

### براهین قرآنی:

قویترین دلایل و مهمترین براهین در خصوص وجود الله ﷺ دلایل و براهین قرآنی است که منبع فیض و مایه الهام برای تمام براهین در زمینه شمرده میشود که اینک چند نمونهٔ آنرا قرار ذیل نقل می کنیم:

«وَلِإِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ...»

یعنی اگر از آنها بپرسید (ای محمد ﷺ) که چه کسی خلق کرده آسمانها و زمین را و مسخر کرده آفتاب و مهتاب را بدون تردید خواهند گفت: الله ﷺ. «ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ ۖ لَآ إِلَـهَ

إِلَّا هُوَ ﴿ خَلِقُ كُلِّ شَيِ إِ فَا عَبُدُوهُ ۚ » يعنى اينست الله ﷺ پروردگار شما هيچ معبودى جز او نيست، خالق همه چيز است پس عبادت كنيد او را.

«وَٱلسَّمَآءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْيدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ وَٱلْأَرْضَ فَرَشَّنَهَا فَنِعْمَ ٱلْمَنهِدُونَ

ن عنى أسمان را با دستان ﴿ وَجَيْنِ لَعَلَّكُمْ ۚ تَذَكَّرُونَ ﴿ عَنِي أَسِمَانِ رَا با دستانِ ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ ۗ تَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ عَنَّى أَسْمَانِ رَا با دستان

قدرت خویش بنا ساختیم و بدون شک ما حتماً وسعت دهندگان هستیم و ما زمین را گسترش دادیم پس ما خوب گسترش دهندگانیم و از هر چیزی جفت (نر و ماده) را آفریدیم برای اینکه شما یند بگیرید.

محمود شلتوت. الاسلام عقيدة و شريعة. القاهرة: (مطبوعات الادارة العامة للثقافة الاسلامية بالاز هر 1959)
 محمود شلتوت. الاسلام عقيدة و شريعة. القاهرة: (مطبوعات الادارة العامة للثقافة الاسلامية بالاز هر 1959)

<sup>2.</sup> سورة العنكبوت، أيه: 61.

<sup>3.</sup> سورة الانعام، أيه 10٢.

<sup>4.</sup> سورة الذاريات، أيه47-49.

<mark>فصل پنجم</mark> صفات ثبوتیه الله ﷺ

«قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَمَن كُنْرِجُ الْحَي مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمَن يُكْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ

فَقُلَ أَفَلًا تَتَّقُونَ هَيْ» . يعني بگو (اي محمد ﷺ) كيست كه شما را از اَسمان و زمين

روزی میدهد و کیست مالک شنیدن (گوشها) و چشمها و کی بیرون می آورد زنده را از مرده و بیرون می آورد مرده را از زنده و کی تدبیر کار میکند پس حتماً خواهند گفت: الله پس بگو ای محمد ایس چرا پرهیز گاری نمی کنید.

و در اینجا برخی آیات کریمه قرآنی را بدون ترجمه آن ذکر میکنیم که براهین بس عظیم و بزرگی بر وجود، توحید، قدرت، علم و حکمت بالغه اوتعالی در آن وجود دارند و علت عدم آوردن ترجمه دری آن اینست که محصلان عزیز بمنظور فهم ترجمه و تفسیر آن به تفاسیر معتبر مراجعه نموده و توضیحات لازم و مفید را از آن مراجع بدست آورده و با کتب تفسیر نیز آشنائی بیشتر حاصل کنند.

و در عين سوره چنين تلاوت ميكنيم: «وَٱللَّهُ ٱلَّذِيّ أَرْسَلَ ٱلرِّيَكَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقَّنَهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَخْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ كَذَالِكَ ٱلنُّشُورُ ۗ ﴾.".

سورة يونس، آيه: 31.

<sup>2.</sup> سورة الفاطر، أيه: 27-28.

<sup>3.</sup> سورة الفاطر، آيه: 9.

فصل پنجم صفات ثبوتيه الله عُلِّا

و ایضاً در آن سوره میخوانیم: «وَمَا یَسْتَوِی ٱلْبَحْرَانِ هَا عَذْبُ فُرَاتُ سَآبِغُ شَرَابُهُ وَهَا دَرَ آن سوره میخوانیم: «وَمَا یَسْتَوِی ٱلْبَحْرَانِ هَا طَرِیَّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْیَةً وَهَا مِلْحُ أُجَاجُ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِیَّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْیَةً تَلْبُسُونَهَا وَتَرَی ٱلْفُلْكَ فِیهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ تَلْبَسُونَهَا وَتَرَی ٱلْفُلْكَ فِیهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ فَلْبَسُونَهَا وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلْیَلِ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ عَنْ يُولِجُ ٱلْیَلُ فِي ٱلنَّهَارِ وَیُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّیلِ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ عَنْ يَعْرَى لِأَجَلِ مُسَجَّى ۚ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَالَّذِینَ تَدْعُونَ مِن قَطْمِیرِ هَی اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَالَّذِینَ تَدْعُونَ مِن قِطْمِیرِ هَی اللَّهُ لَا لُهُ ٱلْمُلْكُ وَاللَّهُ مِنْ قَطْمِیرِ هَی اللَّهُ مَا یَمْلِکُونَ مِن قِطْمِیرِ هَی اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِیرِ هَی اللَّهُ الْمُلْلُولُ الْمُلْلِكُ الْمُلْلُولُ الْوَلِي اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْلُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْلِكُ اللْهُ اللْمُلْكُونِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْلُولُ الْمُلْلِكُ اللْمُلْلُولُ اللَّهُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ اللْمُلِكُ اللْمُلْكِ اللْمُ اللَّهُ اللْمُلْكُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ الْمُلْكُ اللْمُلْلِكُ اللْمُلِلِي اللْمُولِ اللْمُلْكُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُ اللَّهُ اللْمُلِلِي اللْمُلْلِكُ اللْمُلِلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللْمُلِلِي اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللْمُلِلِي اللَّهُ اللَّه

و در سوره النبأ چنين ميخوانيم:

«أَلَمْ كَغُعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهَادًا ﴿ وَٱلْجِبَالَ أُوتَادًا ﴿ وَخَلَقْنَاكُمْ أَزُواجًا ﴾ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ شَبَاتًا ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِبَاسًا ﴾ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا ﴾ وَبَعَلْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ﴿ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَّاجًا ﴾ وَبَنيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ﴾ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَّاجًا ﴾ وَبَنيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ﴾ لِنُخْرِجَ بِهِ عَجَالُنَا مِنَ وَجَنَّتٍ أَلْفَافًا ﴾ . ودرسوره عبس چنين ميفرمايد:

«فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَنُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ۚ ﴿ أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآءَ صَبَّا ﴿ ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلْمَآءَ صَبَّا ﴿ وَكُلَّا الْأَرْضَ شَقَّا ﴿ وَغَنَبًا وَقَضْبًا ﴾ وَزَيْتُونَا وَخَلًا اللَّأَرْضَ شَقَّا ﴿ وَغَنبًا وَقَضْبًا ﴾ وَزَيْتُونَا وَخَلًا ﴾ وَحَدَآبِقَ غُلْبًا ﴿ وَفَلِكَهَةً وَأَبَّا ﴾ مَتَنعًا لَكُمْ وَلِأَنْعَلِمِكُمْ ﴿ اللهِ ﴾ .

<sup>1.</sup> سورة الفاطر، آيه: 12-13.

<sup>2.</sup> سورة النبأ، أيه: 6-16.

<sup>3.</sup> سورة عبس، آيه: 24-32.

و در سوره نحل این آیات کریمه را میخوانیم: «خَلَقَ ٱلسَّمَوْاتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَلَیٰ عَمَّا یُشَرِکُونَ ﴿ مَّا فَیْ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُّطَفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِیمُ مُّبِینُ وَاین وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَّ لَکُمْ فِیهَا دِفْءُ وَمَنافِعُ وَمِنْهَا تَأْکُلُونَ ﴿ واین ایات کریمه را تا آیه مبارک شانزدهم ادامه دهید که در مورد کائنات علوی و سفلی در آن ذکر حکیمانه بعمل آمده است.

همچنان الله على در سورهٔ الروم ميفرمايد:

«فَسُبْحَانِ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصِبِحُونَ ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْاً رَضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ تُحْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُحْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَالِكَ تُخْرَجُونَ ﴿ وَمِنَ ءَايَاتِهِ مَ أَنْ لَلْكَيِّ وَتُحْمِي اللَّهُ وَمِنْ ءَايَاتِهِ مَ أَنْ طَعَلَى مَوْتِهَا ۚ وَكَذَالِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ واين آيات كريمه را تا آيه مباركه عَلَقُكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرُ تَنتَشِرُونَ ﴾ واين آيات كريمه را تا آيه مباركه بيست و ششم تعقيب كنيد.

<sup>1.</sup> سورة النحل، آيه: 3-5.

<sup>2.</sup> سورة الروم، أيه: 17-20.

业

# تمرين

- 1. صفت نفسي الله على كدام است؟ و فرق أنرا با سائر صفات ثبوتيه توضيح كنيد.
- 2. راجع به برهان حدوث عالم چه میدانید بیان نموده و واجب، ممتنع و ممکن را تعریف کنید.
  - 3. بطلان دور و تسلسل را بطور مستدل ذكر و برهان تطبيق را در چند مثال واضح سازيد.
  - 4. برهان وجود را چرا بنام برهان استعلاء و یا استکمال یاد کرده اند ضمن مثال بیان کنید.
    - 5. برهان غایاتی را در یک یک مثال جداگانه تشریح کنید.
    - 6. برهان عدل تکوینی را در مثالهای متعدد از عالم هستی تطبیق نمائید.
  - 7. برهان انفسی و انسانی را با استفاده از تجارب علم بیولوژی و فیزیولوژی وضاحت دهید.
    - 8. براهین قرآنی را با ذکر آیات متعدد بیان کنید.
    - 9. در این درس از مراجع معتبر و کتب تفاسیر مشهور استفاده کنید.

ي ينجم صفات ثبوتيه الله

# درس دوم

业

# صفات معانی و معنوی الله جل جلاله

#### اهداف:

- 1. محصلان نظریات علمای عقاید را در مورد صفات الله علله توضیح کرده بتوانند.
  - 2. محصلان با تفصيل صفات معانى (ذاتى) الله على را بيان كرده بتوانند.
- 4. محصلان چگونگی تعلقات تنجیزی قدیم، تنجیزی حادث و صلوحی قدیم هر صفت را شرح نموده بتوانند.
  - 5. محصلان با صفات معنوى الله على بلديت حاصل كنند.

چنانچه میدانیم موضوع صفات الله ﷺ یکی از موضوعات بحث انگیز کلامی بوده که همیشه بین علمای عقاید اسلامی مورد اختلاف واقع شده است. برخی به این نظر اند که الله ﷺ صرف به یک صفت متصف است و بس و آنرا میتوان این چنین بیان کرد: «الله ﷺ وجودیست مستجمع جمیع کمالات» و اگر جمیع کمالات را دقت بیشتر کنیم به این نتیجه خواهیم رسید که الله ﷺ دارای دو صفت است: یکی صفت ثبوتی (جمال مطلق) و دیگری صفت سلبی (کمال مطلق)، علمای علم عقاید وقتیکه در مورد صفت ثبوتی و سلبی الله ﷺ دقت بیشتر نموده و آیات متبرکه قرآنی و برخی احادیث نبوی گرا رزمینه صفات الله ﷺ تحقیق بیشتر کردند به صفات متعدد ثبوتی و سلبی حکم نمودند، تحت نام صفت ثبوتی صفات زیادی وجود دارند و زیر نام صفت سلبی صفات بی شماری به نظر میآیند اما علما کوشیده اند تا اصولی را در زمینه دریابند که صفات زیادی سلبی در نوع خود به آن راجع و منتهی شوند. در جمع این تصنیف بندی، صفات معانی رذاتی) و صفات معنوی که از توابع صفات معانی بحساب می آید از اهمیت خاصی برخوردار است که برخی تعداد آنرا هفت و برخی تعداد آنرا هشت و عده ای هم تعداد

این هفت صفت عبارت اند از:

- 1. صفت حیات
- 2. صفت قدرت
- 3. صفت علم
- 4. صفت اراده
- 5. صفت كلام
- 6. صفت سمع
- 7. صفت بصر که ترتیب آن توقیفی نیست.

صفات ذاتی عبارت از آن صفات قدیم قایم به ذات الله ﷺ است که الله ﷺ به ضد آن موصوف نمیشود در حالیکه در افعال الله ﷺ یا صفات فعلی الله ﷺ امر برعکس آنست، ما در مورد هر کدام این صفات با کمی تفصیل بحث نموده و چون ترتیب در آن توقیفی نیست بحث خود را از صفت قدرت از خاطر ظهور تاثیر آن آغاز می کنیم.

# 1. صفت قدرت:

قدرت در لغت به معنای توانائی، قوت و استطاعت است و در اصطلاح عقاید اسلامی عبارت از آن صفت ازلی و قایم به ذات الله ﷺ است که بواسطه آن ایجاد و اعدام هر ممکن طبق اراده الله ﷺ صورت میگیرد، از نظر البیجوری رحمة الله علیه صفت قدرت الله ﷺ دارای هفت تعلق بوده که سه تعلق قبضه، سه تعلق تنجیزی حادث و یک تعلق صلوحی یا صلاحی قدیم است.

#### سه تعلق قبضه:

- 1. تعلق قدرت الله على به عدم ما، قبل از وجود ما.
- 2. تعلق قدرت الله علله به استمرار وجود ما، بعد از عدم.
- 3. تعلق قدرت الله على استمرار عدم ما، بعد از وجود.

#### سه تعلق تنجیزی حادث:

- 1. تعلق قدرت الله على به ايجاد بالفعل ما، بعد از عدم قبلي.
  - 2. تعلق قدرت الله على به اعدام بالفعل ما، بعد از وجود.

业

#### تعلق صلوحي قديم:

1. تعلق صلاحیت قدرت الله على بر ایجاد و اعدام در ازل. `

ابو الحسن اشعری رحمهٔ الله علیه نظر دارد که قدرت الله ابه اعدام ما، بعد از وجود تعلق نمیگیرد، اینکه الله اله اعدام ما را اراده کند تمام وسایل و کمک ها را از ما قطع میکند و ما خود بخود از بین میرویم مثل اینکه تیل را از فتیله قطع کند آن فتیله خود خاموش خواهد شد. از نظر برخی علماء نباید فعل را به صفت قدرت الله الله نسبت داد، چه صفت قدرت به نفس خود موثر در ایجاد و اعدام نیست بلکه موثر اصلی و واقعی ذات اوتعالی است. الله الله چیزی را اراده میکند و بر آن علم دارد و بعد به قدرت الله الله عملی می شود. چون تعلق اراده، تنجیزی قدیم و تعلق قدرت، تنجیزی حادث است لذا تقدم اراده در تعریف نیز گنجانیده شده ولی باید محتاط بود که درینجا هدف ترتیب بین دو صفت چه در بین محتاط بود که درینجا هدف ترتیب بین دو علق است نه ترتیب بین دو صفت چه در بین قدیم ترتیب وجود ندارد و در صورت تصور چنین ترتیبی صفت متأخر یقیناً حادث خواهد بود.

دلیل عقلی صفت قدرت اینست که الله ﷺ، صانع قدیم و عالَم، مصنوع حادث است البته نظر به دلایل مربوطه آن، پس آن ذاتیکه صانع قدیم است لابد باید دارای قدرت مطلق هم باشد و دیگر اینکه نظم حاکم بر عالم و وجود هزاران موجود عجیب در عالم علوی و سفلی دلیل و نشانه قدرت مطلق او تعالی است و هم دلایل نقلی فراوان در خصوص صفت قدرت اوتعالی

وجود دارد از جمله این قول الله ﷺ: «إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيِّءٍ قَدِيرُ هِيَّ عنى بدون تردید الله ﷺ: تردید الله ﷺ:

الخيالي الخيالي على شرح العقايد النسفية بشاور: (محله جنگي،1336 هـ. ق.) ص82-83.

<sup>2.</sup> سورة النور، آيه: 45.

<sup>3.</sup> سورة الاسراء، آيه: 99.

<sup>4.</sup> سورة الاحقاف، آيه: 33.

业 صفات ثبوتيه الله فصل ينجم

که آسمانها و زمین را خلق کرده و حال آنکه احساس خستگی نکرده به اثر پیدایش آنها، قادر است به اینکه زنده کند مرده ها را؟

#### 2. صفت اداده:

اراده در لغت به معنی مطلق قصد بوده و مرادف مشیئت است و در اصطلاح علم عقاید عبارت جایز است صورت میگیرد، قدرت و اراده الله ﷺ هر دو صرف به ممکن (جایز) تعلق میگیرند نه به واجب و مستحیل.

ممکنات در شش صنف ذیل تقابل خلاصه شده میتواند:

- 1. تقابل وجود و عدم.
- 2. تقابل حالات بعض صفات مثل سیاه و سفید، گرم و سرد، جامد و گاز و غیره.
  - 3. تقابل زمان مثل زمان قبل از طوفان و بعد از آن و غيره.
    - 4. تقابل اماكن مثل مصر و افغانستان و غيره.
    - 5. تقابل جهات مثل شرق و غرب، فوق و تحت و غيره.
      - 6. تقابل بعضى مقادير مثل طويل و قصير و غيره.

از نظر البیجوری اراده دارای دو تعلق تنجیزی قـدیم و صلـوحی قــدیم می باشد یعنی 🏻 الله 🚜 شیئ را در ازل به صفاتیکه میداند آن شیئ در خارج به آن صفات موجود خواهد شد تخصیص ميدهد و هم الله على در ازل صلاحيت همچو تخصيص را داشته چنانچه صلاحيت بالفعل تخصیص را در ازل نیز دارا است و برخی تعلق سومی تنجیزی حادث را نیز به صفت اراده نسبت داده اند به این معنی که الله ﷺ شیئ را به صفات خاصی در وقت ایجاد آن تخصیص داده است ولى قدر مسلم اينست كه تعلق اخيرالذكر نمايشي از تعلق تنجيزي قديم است نه تعلق مستقل. معتزلیان نظر دارند که اراده الله ﷺ چنانچه به واجب و مستحیل تعلق نمی گیرد، به شرور و قبائح نیز تعلق نمی گیرد شاید که آنها خیر و شر را شامل کتگوری ممکن نمي دانند. دليل عقلي بر وجود صفت اراده الله ﷺ اينست كه الله ﷺ صانع بالاختيار عالم است و چنین صانع باید دارای صفت اراده باشد. ۱

<sup>1.</sup> شرح البيجوري على الجوهرة همان مؤلف. ص80-82.

دلایل نقلی در مورد اراده النظ عبارت اند از: «ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلۡجِیدُ ﴿ فَعَّالُ ُلِّمَا یُرِیدُ ﴿ ﴾ یعنی صاحب عرش عالی مقام است، خوب فعل کننده است هر آنچه را که اراده کند. و: «یُرِیدُ ٱللَّهُ بِکُمُ ٱلْیُسْرَ وَلَا یُرِیدُ بِکُمُ ٱلْعُسْرَ » یعنی الله ﷺ بشما آسانی را اراده میکند و سختی را اراده نمیکند.

## 3. صفت علم:

علم عبارت از آن صفت ازلی قایم به ذات الله است که بدون خفاء به تمام ممکنات، واجبات و مستحیلات احاطه دارد. صفت علم دارای یک تعلق تنجیزی قدیم است یعنی الله در ازل به تمام اشیاء قسمیکه هستند عالم و دانا است. از نظر بیجوری این صفت تعلقات تنجیزی حادث و صلوحی قدیم ندارد، چه تعلق تنجیزی حادث مستلزم سبق جهل در مورد او تعالی بوده چنانچه تعلق صلوحی قدیم این معنی را میرساند که ذات صالح برای دانستن در حقیقت امر عالم گفته نمی شود.

علمای عقاید اسلامی، الله ﷺ را عالم بر کلیات و جزئیات دانسته در حالیکه فلاسفه، علم الله ﷺ را منحصر به کلیات میدانند، استدلالات عقلی در زمینه نه تنها مشکل را حل نمیکند بلکه بر مشکلات می افزاید ".

علم الله و کسبی که از نظر، دقت و استدلال حاصل میشود نمیباشد و هم نمیتوانیم علم او تعالی را علم ضروری، علم نظری و یا علم بدیهی بگوئیم چه علم ضروری با اینکه نتیجه نظر و استدلال نیست ولی با آنهم از خاطر تو هم معنی ضرورت، به اوتعالی نسبت داده نمیشود و هدف از علم نظری همانا علم کسبی است و علم بدیهی هم یا مرادف ضروری است و یا گاهی عبارت از آن دانایی است که بطور آنی و بغتتا دست میدهد و اینگونه حالت را نیز نمیتوان به الله نسبت داد.

سورة البروج، آیه: 15-16.

<sup>2.</sup> سورة البقره، آيه: 185.

<sup>3.</sup> محمد صدیق سیلانی. به اسلام کی روحی انقلاب . کابل: (دلوړو زدکړو دوزارت مطبعه، ۱3۴۸ ه ـ ش) ص 152-154.

دلیل عقلی وجود صفت علم برای الله ﷺ نظم تکوینی و وضع همه اجزای کاینات به جا های مناسب است که عقلاً ایجاب علم محیط و فراگیر الله ﷺ را مینماید.

دلایل نقلی عبارت اند از: «هُو اَللَّهُ اَلَّذِی لَا إِلَنهَ إِلَّا هُو َ عَلِمُ اَلْغَیْبِ وَالشَّهَادَةِ» اینی او الله ذاتی است که نیست هیچ معبودی مگر او، عالم و دانا بر همه چیز قابل دید و غیر قابل دید است. و: ﴿إِنَّمَاۤ إِلَنهُ كُمُ اللَّهُ الَّذِی لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُو ۚ وَسِعَ كُلَّ شَیْءٍ عِلْمًا ﴿ الله عنی جز این نیست که پروردگار شما الله ﴿ الله الله عَلَیْ است که هیچ معبودی جز او نیست و

یعنی جز این نیست که پروردگار شما الله ۔ ﷺ ذاتی است که هیچ معبودی جز او نیست و دانایی اش بر همه چیز وسعت یافته است.

#### 4. صفت حيات:

حیات عبارت از آن صفت ازلی قایم به ذات الله به بوده که مقتضی صحت اتصاف علم و سائر صفات واجبه است. البته این تعریف حیات قدیمه است اما حیات حادثه عبارت از آن کیفیتی است که لازمه آن قبول حس و حرکت ارادی است، صفت حیات کدام تعلق خاصی ندارد. دلیل عقلی وجود صفت حیات برای الله باتصاف الله به سفات قدرت، اراده، علم و غیره صفات واجبه است که بدون حیات چگونه ممکن است این صفات به او تعالی تعلق گیرد، و دیگر اینکه چون الله بازندگی بخش تمام کاینات است چگونه ممکن است او خود فاقد حیات و زندگی باشد.

دلایل نقلی وجود صفت حیات برای الله ﷺ عبارت اند از:

«وَتَوَكَّلَ عَلَى ٱلۡحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ» للهَ يعنى و خود را بسپار بر زنده ايكه هيچگاه

نمی میرد. و: «اَللّٰهُ لَآ إِلَـٰهَ إِلَّا هُوَ ٱلۡحَیُّ ٱلۡقَیُّومُ ۖ » یعنی الله ﷺ ذاتی است که نیست هیچ معبودی جز او که زنده و بر خود قایم است.

<sup>1.</sup> سورة الحشر، آيه: 22.

<sup>2.</sup> سورة طه، آيه: 98.

<sup>3.</sup> سعد الدين التفتاز أني شرح العقايد النسفية (دار الفكر العربي،1323 هـق.) ص42.

<sup>4.</sup> سورة الفرقان، آيه: 58.

<sup>5.</sup> سورة البقره، أيه: 255.

业

#### 5. صفت كلام:

کلام عبارت از آن صفت ازلی قایم بذات الله است که منزه از حرف، صوت، تقدم، تأخر، اعراب و بناء میباشد. این تعریف کلام از جانب اهل سنت صورت گرفته ولی برخی علماء آنرا عبارت از حروف و اصوات متوالیه و مرتب قدیم دانسته و برخی آنها در قدم کلام الله انقدر مبالغه کرده اند که نقوش، رسوم، اعجام و حتی غلاف و دستمالیکه کلام الله اقرآنکریم) را با آن میپوشانند نیز قدیم و ازلی دانسته اند '.

معتزلیان کلام الله ﷺ را عبارت از حروف و اصوات حادث و غیر قایم بذات الله ﷺ دانسته و معتقد اند که الله ﷺ کلام را در جسم دیگری خلق می نماید مانند درخت و غیره. کلام صفت واحده الله ﷺ بوده صرفنظر به تعلقات خود اقسام اعتباری را دارا میباشد مثلاً در وقت طلب فعل نماز، امر و در وقت ترک منکر، نهی و بعضاً خیر، وعد و وعید می باشد.

از نظر البیجوری تعلق کلام، تنجیزی قدیم است در ماسوای امر و نهی و در مورد امر و نهی اگر وجود مأمور به و منهی عنه شرط نباشد نیز تعلق کلام تنجیزی قدیم است و در صورتیکه وجود مأمور به و منهی عنه شرط باشد تعلق کلام صلوحی قدیم است البته قبل از موجودیت مأمور به و منهی عنه، و بعد از مامور به ومنهی عنه تعلق کلام تنجیزی حادث می باشد.

از نظر ابراهیم البیجوری کلام الله ﷺ حقیقت است در کلام نفسی و مجاز است در کلام لفظی ولی نباید به کلام لفظی هم حادث گفت، چه از آن تو هم حدوث کلام نفسی میرود لذا نزد برخی صرف نسبت حدوث به کلام لفظی در وقت تعلیم جایز است و بس.

امام اعظم رحمة الله عليه در كتاب «الفقه الاكبر» در مورد كلام الله هله ميفرمايد: «والفرقان كلام الله تعالى فى المصاحف مكتوب و فى القلوب محفوظ و على الألسنة مقروء و على النبى عليه الصلوة و السلام منزًل و لفظنا بالقران مخلوق و كتابتنا له مخلوق و قرائتنا له مخلوق و ماذكره الله تعالى فى القران عن موسى و غيره من الانبياء عليهم السلام و عن فرعون و اللسس فان ذلك كله كلام الله تعالى اخباراً عنهم، و كلام الله تعالى غير مخلوق و كلام موسى و غيره من المخلوقين مخلوق، و الفرقان كلام الله تعالى لا كلامهم .... "».

<sup>1.</sup> عبدالعزيز فرهاري. النبراس بشاور: (قصه خواني، 1313 هـ ق.) ص 221.

<sup>2.</sup> الفقه الاكبر، ص 2.

فصل ينجم صفات ثبوتيه الله ﴿ وَلَيْ اللَّهِ اللَّلَّمِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيلِّمِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

از نظر امام هم معلوم میشود که کلام نفسی و ازلی الله علق قدیم و کلام لفظی، کتابت و قرائت ما مخلوق است و ابو المنتهی رحمة الله علیه در شرح آن گفته که اگر کسی کلام نفسی و یا کلام ازلی الله علی را مخلوق بداند کافر است و اگر کسی بگوید که قرآنکریم مخلوق است و مرادش کلام لفظی باشد نه کلام ازلی، کافر نمیشود و لکن این اطلاق اشتباه و خطاء است بخاطریکه کفر از آن تو هم می شود (.

دلیل عقلی در مورد کلام الله ﷺ اینست که نفی کلام مستلزم نسبت عجز و ناتوانایی به الله ﷺ گردیده و این در حق او تعالی مستحیل می باشد.

از دلايل نقلي يكي هم اين قول الله على است:

# «تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مَنْ عَلَىٰ مَنْ كَلَّمَ ٱللَّهُ ۖ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَتٍ »٢

«وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكلِيمًا ﴿ يعنى و الله فَلْ سخن گفت با موسى سخنى را.

#### 6. صفت سمع:

سمع عبارت از آن صفت ازلی و قایم بذات الله ﷺ است که به موجودات یعنی اصوات و ذوات تعلق دارد، این تعریف مربوط سمع قدیم است اما سمع حادث را چنین تعریف نموده اند: عبارت از آن قوه گذاشته شده در عصب مفروش در مقر صماخ است که معمولا توسط آن اصوات درک و شنیده می شود.

از نظر البيجوري صفت سمع داراي سه تعلق مي باشد:

- تعلق تنجیزی قدیم که به ذات و صفات الله علا ارتباط دارد.
  - تعلق صلوحی قدیم که بما قبل از پیدایش ما ارتباط دارد.
  - تعلق تنجیزی حادث که بما بعد از پیدایش ما ارتباط دارد.

<sup>1.</sup> ابوالمنتهى، ص 21.

<sup>2.</sup> سورة البقرة، أية: 253.

<sup>3.</sup> سورة النساء، أية: 164.

دلیل عقلی در مورد سمع الله ﷺ اینست: اگر الله ﷺ چنین صفتی نداشته باشد خودش نقص و ناتوانایی است و این در حق او تعالی محال است. از دلایل نقلی یکی این آیه کریمه است: «إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلسَّمِیعُ ٱلْبَصِیرُ ﷺ یعنی بدون تردید الله ﷺ شنونده و بیننده است.

# 7. صفت بصر:

بصر عبارت از آن صفت ازلی قایم بذات الله گاست که به موجودات اعم از ذوات و غیره تعلق میگیرد که این تعریف کرده اند: عبارت از قوه ایجاد شده در بین دو عصب مجوف است که به شکل صلیب مانند با هم پیوست شده که توسط آن معمولاً اضواء، رنگها، اشکال و غیره قابل درک می باشد.

صفت بصر هم دارای سه تعلق ذکر شده در صفت سمع بوده البته با عین مثالهاییکه در آنجا تذکر داده شده است.

دلیل عقلی در مورد بصر الله ﷺ اینست: اگر این صفت از الله ﷺ سلب شود نقص به ذات او تعالی منسوب خواهد شد که این محال است.

و از دلايل نقلى يكى اين قول الله ﷺ است: «وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ۞»

یعنی و الله  $\frac{3}{2}$  به هر آنچه که اجراء میکنید بینا است. و اما صفات معنوی الله صفات معانی (ذاتی) بوده و تمام آنچه را که راجع به صفات معانی دانستیم در مورد صفات معنوی نیز قابل تطبیق میباشد، صفات معنوی هم 7 و یا 8 و یا هم 9 صفت بوده و بطور اختصار آنرا اینطور مینویسیم: 1. حی بودن 2. قادر بودن 3. عالم بودن 3. مرید بودن 3. سمیع بودن 3. بصیر بودن.

106

<sup>1.</sup> سورة الغافر، آية: 20.

<sup>2.</sup> شرح العقايد النسفية همان مولف (تفتاز اني) ص42.

业

# تمرين

- 1. استدلال برخی علمای عقاید اسلامی را در مورد اینکه الله ها صرف به یک صفت متصف است شرح دهید.
- 2. اینکه الله ﷺ به صفات سلبیه بی حد و حصری متصف است چگونه توجیه شده میتواند؟
  - 3. تعلقات تنجیزی قدیم، تنجیزی حادث و صلوحی قدیم را با ذکر مثالها بیان دارید.
    - 4. هفت تعلق صفت قدرت الله على را با مثالهاى أن توضيح دهيد.
    - 5. شش صنف تقابل را که در مورد ممکنات ذکر میشود با مثالهای خود ذکر کنید.
  - 6. چرا صفت قدرت و اراده الله ﷺ به واجب و مستحیل تعلق نمی گیرد، این موضوع را تحلیل کنید.
    - 7. صفت علم دارای چند تعلق بوده با مثال شرح کنید.
    - 8. صفت حیات چرا فاقد تعلق میباشد، این موضوع را توضیح نمایید.
      - 9. حالات مختلف تعلق تنجيزي قديم صفت كلام را بيان داريد.
- 10. صفات معنوی چی تفاوتی با صفات معانی (ذاتی) الله ﷺ دارد؟ از طریق کار گروپی تحلیل کنید.
- 11. در مورد تشریح صفات معانی (ذاتی) و معنوی الله گونه از منابع و مواد درسی استفاده صورت می گیرد؟
- 12. مطالب و محتویات این درس را که مفصل ترین دروس میباشد در سه صفحه معیاری خلاصه کنید.

فصل پنجم صفات ثبوتيه الله ﷺ

# درس سوم

## صفات فعلى الله جل جلاله

#### اهداف:

- 1. محصلان تعریف صفات فعلی را با نظرداشت اعتراض بر أن تعریف، بیان کرده بتوانند.
  - 2. محصلان نظریات مذاهب اشاعره و ماتریدیه را در مورد مقائسه کرده بتوانند.
  - 3. محصلان این موضوع را که «صفات الله ﷺ نه عین ذات و نه غیر ذات او تعالی میباشند» به خوبی تحلیل کرده بتوانند.

در مورد این تعریفات صفات فعلی و ذاتی ملاحظاتی وجود دارد، برخی از علماء این تعاریف را چنانچه در درس قبلی به آن اشاره شد جامع و مانع ندانسته و گفته اند: اگر این تعریفات صحیح باشند پس صفات عدل، علو، جبروت، عزت و امثال آن که در لیست صفات ذاتی دیده نمیشوند ولی الله به ضد آن موصوف نیست، در کدام صنف و گروپی از صفات الله شمامل شده میتوانند؟ برای رفع این اعتراض برخی از علماء تعاریف دیگری را برای صفات فعلی و ذاتی الله در نظر گرفته اند. و برخی از محققان مثل مصطفی سعید الخن و محی الدین دیب مستو مؤلفین کتاب معروف « العقیدة الاسلامی – ارکانها – حقایقها – مفسداتها» یک تعداد از این صفات را تحت صنف جداگانه و « الصفات الجامعة» آورده اند مثل علو و عظمت درین قول صفات را تحت صنف جداگانه و گوهُو اَلْعَلَی اَلْعَطِیمُ ها و جبروت و کبر درین قول

<sup>1.</sup> سورة البقرة، أي 255.

فصل پنجم <u>صفات ثبوتیه الله</u>

الله عَلاه : «هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيِّمِ. ُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكِبِّرُ » وعزت و قوت درين قول الله علا:

و همچنان این محققان از چهار صفت دیگر الله ﷺ نیز بحث نموده و آنها را تحت عنوان «صفات اُختلف فیها » آورده اند، این صفات عبارت اند از:

1 و 2- رأفت و رحمت درين قول الله ﷺ: «إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفُّ رَّحِيمُ ﴿ ﴾.

مى درىن قول الله ﷺ: « وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَلِيمُ حَلِيمُ  $^{\circ}$  - علم درين قول الله ﷺ.

4- مغفرت درين قول الله ﷺ: «إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾.

ابو المنتهی نیز تعریفات ذکر شده را برای صفات ذاتی و فعلی در نظر گرفته است، اما در حاشیه مربوط صفات تعریف جالب دیگری برای صفات ذاتی و فعلی از جانب اشاعره ذکر شده است: صفت ذاتی آنست که از نفیش نقیض آن لازم میشود. مثلاً: اگر حیات نفی شود موت لازم میشود و یا اگر قدرت نفی شود عجز لازم میشود. اما صفت فعلی آنست که از نفیش نقیض آن لازم نمیشود. مثلاً: اگر احیاء نفی شود اماتت لازم نمیشود ^.

<sup>1.</sup> سورة الحشر، آيه: 23.

<sup>2.</sup> سورة الانفال، آيه: 10.

<sup>3.</sup> سورة الذاريات، آيه: 58.

سورة النحل، آبه: 7.

<sup>5.</sup> سورة الحج، آيه: 59.

<sup>6.</sup> سورة الممتحنة، أيه: 12.

<sup>7.</sup> العقيدة الاسلامية. همان مؤلفين. ص204-205.

<sup>8.</sup> ابوالمنتهي. ص12.

# چند صفت فعلى:

در قرآن کریم که الله ﷺ به صفاتی موصوف شده آن وصف خلاف وصف مخلوقات است و فارق بین آنها مثل فارق بین ذات خالق باقی و ذات مخلوق فانی است. از جملهٔ صفات فعلی چند نمونه ذیلاً ذکر می شود:

صفت ایتاءالله ﷺ معطی و دهندهٔ همه چیز به مخلوقات است چنانچه میفرماید:

«وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي فَضِّلٍ فَضَلَهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله



# نظر شارح العقيدة الطحاويج در مورد صفات فعلى:

محمد بن ابی العز الحنفی رحمة الله علیه میفرماید: «الله ﷺ از ازل تا ابد به صفات کمال متصف بوده، تمام صفاتش اعم از ذاتی و فعلی ازلی و ابدی میباشد، از صفات قدیم الله چیزی کم نمیشود و صفت جدیدیکه قبلاً الله ﷺ به آن متصف نباشد اضافه نمیشود... . صفات فعلی او تعالی مثل تخلیق، تصویر، احیاء، اماتت، قبض، بسط، استواء، اتیان، مجیئت، نزول، غضب، رضاء و مثل آنها ً\*».

<sup>1.</sup> سورة الذاريات، آيه: 57-58.

<sup>2.</sup> سورة هود، آيه: 3.

سورة الرحمن، آیه های 1 -4.

<sup>4.</sup> شرح العقيدة الطحاوية همان مؤلف ص44.

فصل پنجم <mark>صفات ثبوتیه الله م</mark>

# نظريات مذاهب:

اصطلاح صفات ذاتی و فعلی دقیقاً معلوم نیست که توسط چه کسی بکار برده شده ولی از کتاب معروف حضرت نعمان بن ثابت رحمة الله علیه که بنام فقه اکبر یاد شده معلوم میگردد که این تصنیف بندی شاید توسط امام بزرگوار (ابو حنیفه رحمة الله علیه) صورت گرفته باشد. در مورد صفات فعلی الله علی مذاهب اشاعره و ماتریدیه اختلاف دارند. اشاعره از موجودیت یک صنف مستقلی بنام صفات فعلی انکار کرده و گفته اند: صفات فعلی عبارت از آن افعال ارادی و اختیاری الله ها اند که از صفت قدرت الله ها و بطور خاص از تعلق تنجیزی حادث آن صفت بوجود آمده اند.

اما ماتریدیه نظر دیگری دارند، از نظر آنها صفات فعلی صفات ازلی الله ﷺ اند که از صفت «تکوین» الله ﷺ نشأت کرده اند، بطور مثال اگر صفت تکوین که از صفات قایم به نفس و ازلی الله ﷺ است به عدم ارتباط گیرد بنام «صفت اعدام» و اگر به وجود ارتباط گیرد بنام «صفت ترزیق» یاد میشود و به همین شکل در مورد تعلقات دیگر، صفات فعلی اعزاز، اذلال، غضب، رضاء، امان، بسط، نزول، تصویر، قبض و امثال آن مطرح می گردد '.

برخی از علماء از جمله امام ابوحنیفه رحمة الله علیه این صفات را در یک صنف و گروپ مستقلی بنام «صفات فعلی» در نظر گرفته اند.

با در نظر داشت این اختلاف در خصوص صفات فعلی، مطالعه آن تحت عنوان مستقل «صفات فعلی» به مشکل مواجه میشود و بحث در مورد صفات «قدرت و تکوین» تمام صفات افعال را نیز در بر میگیرد ولی ما در فصل بندی این کتاب برای صفات فعلی درس مستقلی را در نظر گرفته و راه و طریقه امام جلیل القدر خود امام اعظم رحمة الله علیه را تعقیب نموده ایم.

# عينيت و غيريت صفات در رابطه با ذات الله ﷺ:

در مورد عینیت و غیریت صفات الله ﷺ در رابطه با ذات او تعالی بین علماء اختلاف وجود دارد، معتزله صفات الله ﷺ را عین ذات اوتعالی دانسته در حالیکه برخی دیگر علماء صفات الله ﷺ را

縱

<sup>1.</sup> عبدالمحى الشيخلي البغدادي شرح العقيدة الطحاوية دار الفكر العربي بت. ص68-69.

滌

غیر از ذات او دانسته اند. علمای اهل سنت و جماعت در هر دو نظر فوق الذکر مشکلاتی را می بینند. از نظر علمای ما صفات الله شنه عین ذات و نه غیر ذات الله شیاشد ۱. اگر صفات الله شی میناشد ۱. اگر صفات الله شی عین ذات اوتعالی دانسته شود اینطور معنی خواهد داد که دیگر دو اصطلاح «ذات» و «صفت» که هر دو بطور جداگانه جزء مؤمن به های اساسی شریعت اسلامی است، وجود ندارند. و اگر صفات الله شی غیر از ذات اوتعالی در نظر گرفته شود معنی آن این خواهد بود که ذات قدیم چیزی و صفات قدیمه چیزی دیگر است و این درست «نظریه تعدد قدماء» را مطرح می کند که قبول آن از نظر عقاید اسلامی نادرست و غیر منطقی می باشد.

<sup>1.</sup> شرح العقيدة الطحاوية الحنفى. ص45-46.

#### تمرين

- 1. از نظر شما كدام نوع تعريف براي صفات ذاتي و فعلي مناسب است ؟
- 2. آیا صفات عدل، صدق، جلال، عظمت و جبروت از صفات ذاتی الله ﷺ و یا صفات فعلی او تعالی می باشد؟ بطور مدلل بیان کنید.
  - 3. نظر اشاعره در مورد نفی صفات فعلی را چگونه توجیه نموده میتوانید؟ وضاحت دهید.
    - 4. ماتریدیه صفات فعلی را چگونه با صفت تکوین اوتعالی ارتباط میدهند؟ بیان دارید.
- 5. دلایل آنانیکه به عین ذات بودن و یا غیر ذات بودن صفات الله هی خکم نموده اند بیان دارید.
  - 6. ما چرا صفات الله ﷺ را نه عین ذات و نه غیر ذات اوتعالی میدانیم؟ این موضوع را جر و بحث کنید.
- 7. در مورد صفات فعلی و موضوعات بحث برانگیز آنها کارهای خانگی جداگانه عملی شود.
- 8. در مورد توضیح بیشتر صفات فعلی الله علل، منابع و مواد درسی مناسب بکار گرفته شود.

فصل پنجم صفات ثبوتيه الله ﷺ

# درس چهارم

# صفات متشابه الله جل جلاله

# اهداف:

- 2. محصلان آیات کریمه و احادیث نبوی ﷺ را در زمینه ذکر کنند.
- 3. محصلان با نظر سلف و خلف در رابطه با صفات متشابه الله ﷺ بلدیت حاصل کنند.
  - 4. محصلان نظر علامه طبا طبائی را در مورد تشبیه و تجسیم توضیح کنند.
    - 5. محصلان توجیهات مختلف معانی صفات را وضاحت دهند.

در عقاید شریعت اسلامی به الله ﷺ صفات متعدد ثبوتی، ذاتی و فعلی، جمال و کمال نسبت داده شده که برخی از افراد درین مورد به تشبیه و تجسیم در حق اوتعالی حکم کرده و برخی دیگر راه تعطیل را پیموده اند. قرآن کریم در بر گیرنده برخی آیاتی است که صفات متشابه اللهﷺ را بیان میدارد و چند نمونه از این آیات قرار ذیل است:

«يَدُ ٱللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ» (الفتح، 10). ﴿إِنَّ ٱلْفَضْلَ بِيَدِ ٱللّهِ» (آل عمران، 73). ﴿وَلَكِحَ اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ» (الانفال، 17). ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ» (الغافر، 60). ﴿ثُمَّ بَعَتْنَهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ ٱلْجِزْبَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لَبِثُواْ أَمَدًا ﴿ (الكهف، 12). ﴿وَٱصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا» (هود، 37). ﴿وَيَبَقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلجِّلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ (الرحمن، بَأَعَيْنِنَا وَوَحْيِنَا» (هود، 37). ﴿وَيَبَقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلجِّلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ (الرحمن، 27). ﴿فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجَهُ ٱللّهِ» (البقرة، 115). ﴿ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرَشِ ٱسْتَوَىٰ (الحمن، 26). ﴿وَخَوْ لَلّهُ اللّهُ ﴾ (الحمن، 26). ﴿وَخَوْ لَلْهُ اللّهُ ﴾ (الحمر، 26). ﴿وَنَرَلُهُ قَرِيبًا ﴿ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ ﴿ (الفجر، 22). ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ اللهُ المعارِء، 7). ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ » (الفجر، 22). ﴿إِنَّا كَذَالِكَ

نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ۞» (الصافات، 34). ﴿وَلَكِكِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُريدُ ۞» (البقرة، 253). ﴿ فَلَا نُقِيمُ هُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَزَّنَا ۞ (الكهف105). ﴿كَتَبَٱللَّهُ لَأَغْلَبَ . ٓ أَنَاْ

وَرُسُلِيَ» (المجادله، 21). و... و... و همچنان در حديث صحيحين ميخوانيم: « ینزل ربنا کل ليلة الى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الاخير و يقول: من يدعوني فاستجيب له؟ من يسألني فاعطيه؟ من يستغفرني فاغفر له؟ ١٠».

و همچنان در حدیث شفاعت صحیحین میخوانیم: «ان ربی قد غضب الیوم غضباً لم یغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله <sup>۲</sup>».

## موقف سلف و خلف:

در مورد این چنین آیات متبرکه قرآنی و احادیث نبوی ﷺ، علمای علم عقاید نظریات مختلف را ابراز نموده و بدو دسته سلف و خلف تقسیم شده اند. علمای سلف و پیشین که قبل از قرون 3 تا 5 هجري زندگي نموده در باره آن صفات سكوت اختيار كرده و يا هم گفته اند كه اصل ان معلوم و کیف آن مجهول میباشد و شاید سوال کردن درین مورد از نظر ایشان بدعت باشد ولی علمای خلف و متاخر علم عقاید اسلامی درین مورد به آن گفته متقدمان اکتفاء نکرده و دست به تاویل و توجیه منطقی آن آیات کریمه و احادیث نبوی ﷺ زده اند.

قابل یادآوری است که به دلیل عدم فهم صحیح چنین توصیفاتی، فرق مشبهه و مجسمه در اسلام پدید آمدند، بنا بر نظر عبدالقادر بغدادی تمیمی ( 429 هجری) مشبهه بر دو دسته بودند:

1. عده ای ذات الله الله دات غیر او تشبیه میکردند که خود به شانزده فرقه منشعب می شوند.

علمای خلف اینگونه نصوص را تاویل نموده و در نتیجه از «ید» قدرت، و از «نزول» نزول ملائکه را مراد دانسته اند و هم این چنین تاویل را در سایر آیات متشابه انجام داده اند.

علمای سلف صالح که مربوط به خیر قرون اند درین گونه آیات کریمه مذهب تفویض را

<sup>1.</sup> اين حديث را امام بخاري رحمة الله عليه در «تقصير الصلاة» (1145) تخريج نموده است.

<sup>2.</sup> شرح العقيدة الطحاوية. همان مؤلف ص45.

اختیار نموده و گفته اند: ما الله ﷺ را به آن صفاتیکه خود را به آن موصوف کرده بدون تاویل موصوف میدانیم.

حضرت امام مالک رحمة الله علیه را از آیه کریمه: «اَلرَّ حَمْنُ عَلَی اَلْعَرْشِ اَسْتَوَیٰ ۞» پرسیدند. او در جواب فرمود: «الاستواء غیر مجهول، و الکیف غیر معقول، و الایمان به واجب، والسئوال عنه بدعة²» یعنی استواء به عرش مجهول نیست، و کیفیت آن فوق درک عقل ماست، و باور داشتن به آن واجب است، و پرسیدن از آن بمعنی چیز جدید در دین آوردن است علامه الباجوری در صفحه ( 53) تحفة المرید مینویسد: مورد اختلاف سلف و خلف در مورد وقف درین آیه کریمه است:

«هُو اَلَّذِي اَّنزِلَ عَلَيْكَ اَلْكِتَبِ مِنْهُ ءَايَتُ مُّكَمَتُ هُنَ أُمُ اَلْكِتَبِ وَأُخُرُ مُتَ هُنَ أُنزِلَ عَلَيْكَ الْكِتَبِ وَأُخُرَ عَلَيْ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ اَبْتِغَآءَ الْفِتَنَةِ وَالْبَتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا وَابْتِغَآءَ تَأُويلِهِ عَنى اوست الله كه قرآن را بِهِ عَلَيْ مِنَا قُوما يَذَكَّرُ إِلَّا اللَّهُ الْاَلْمَابِ ﴿ اللهُ اللهُ الله الله كه قرآن را به تو فرستاد كه برخى از آن كتاب آیات محكم است كه آنها اصل كتاب است و برخى دیگر آیاتی متشابه است گروهی كه در دلهای شان میل به باطل است از پی متشابه رفته تا به تاویل كردن آن فتنه گری پدید آرند در صورتی كه تاویل آن را جز الله علی کسی نداند و اهل دانش گویند ما به همه آن كتاب گرویدیم كه همهٔ محكم و متشابه از جانب پروردگار ما آمده و به این دانش پی نبرند به جز خردمندان. درمورد «والراسخون فی العلم» اختلاف به میان

آمده، برخی آنرا عطف به لفظ جلاله میکنند که به این اساس دانشمندان و راسخون در علم

تاويل آيات متشابه را ميدانند چه از نظر آنها وقف در اخير « والراسخون في العلم» ميباشد نه

بالای لفظ جلاله. ولی برخی دیگر میگویند که وقف بالای لفظ جلاله است که درین صورت

l 16

<sup>1.</sup> سورة طه، آيه: 5.

<sup>2.</sup> العقيدة الاسلامية. همان مؤلفين. ص181.

ق. سورة آل عمران، آیه: 7.

فصل پنجم صفات ثبوتیه الله ﴿ وَلَيْ مُعَالِّمُ اللَّهِ اللّ

معرفت متشابه و علم در مورد آن منحصر به ذات الله ﷺ میباشد و راسخون درعلم به ان ایمان می آورند و امر علم خود را به الله ﷺ تفویض مینمایند.

# تاويل امام ابن تيمرحمة الله عليه

امام ابن تيميه رحمة الله عليه در مورد آيه: «كُلُّ شَيَءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ عَلَا تفسير خوب نموده است:

«أن المراد بالوجه هنا: الجهة، و أن معنى الآيه: كل شئ هالك الا ما اريد به جهة الله تعالى، مثل قوله تعالى: « وَلِلَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهَ وَأَلْمُ وَاللَّهِ مَثْلَ قوله تعالى: « وَلِلَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ مَثْلَ قوله تعالى: « وَلِلَّهِ ٱللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ مَثْلُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ ال

اى: قبلةُ الله، و وجهة الله، هكذا قال جمهور السلف "».

امام الباجوری رحمة الله علیه در حاشیه جوهره گفتگوی جالبی را بیان داشته که بین امام زمخشری رحمة الله علیه و امام غزالی رحمة الله علیه در مورد آیه کریمه:

«ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ نَهُ انجام شده است. در گفتگو، امام زمخشری

رحمة الله علیه از امام غزالی رحمة الله علیه در مورد آن آیه کریمه میپرسد، او در جواب می فرماید: وقتی که ناممکن باشد کیفیت و در کجا بودن خود را بشناسی پس چطور مناسب به شأن بندگی توست که کیفیت و در کجا بودن الله متعال را درک و بیان کنی؟ در مورد مسائل عقاید اسلامی تا حال هم همین دو شیوه وجود دارد که راه مطمئن تر و محفوظ تر اینست که راه سلف صالح را تعقیب کنیم و بسیاری از مطالب مربوط به عقاید اسلامی را به الله تفویض و موکول نماییم. امام شافعی رحمة الله علیه درین مورد چه خوب فرموده است: سلف صالح در علم، عقل، دین و فضل نسبت به ما فوقتر اند و هم برای ما رأی و نظر آنان بهتر است تا پیروی کنیم.

<sup>1.</sup> سورة القصص، آيه: 88.

<sup>2.</sup> سورة البقره، آيه: 115.

<sup>3.</sup> مجموعه فتاواي امام ابن تيميهر حمة الله عليه (427/2 و بعد از أن)

<sup>4.</sup> العقيدة الاسلامية. همان مؤلفين. ص183.

#### تمرين

獙

- 1. از اصطلاح صفات و آیات کریمه متشابه چه میدانید؟ توضیح دهید.
- 2. علاوه از آیات قرآنی و احادیث نبوی ذکر شده مثالهای دیگری از قرآن کریم و احادیث پیامبرﷺ را نیز جستجو کنید.
  - 3. نظر علمای سلف و خلف در رابطه با صفات متشابه را مدلل ذکر کنید.
  - 4. نظر امام تيميه رحمة الله عليه را در مورد أيه كريمه ذكر شده تحليل نماييد.
- 5. از گفتگو امام زمخشری رحمة الله علیه و امام غزالی رحمة الله علیه در مورد مربوط چه نتیجه گرفته میتوانید، در بین خود بحث نمایید.
  - 6. در مورد آیات متشابهات نظر امام محمد بن ابی العز الحنفی را جستجو کنید.
  - 7. در رابطه با این درس از کتب معتبر و منابع مؤثق اهل سنت و جماعت استفاده کنید.

فصل پنجم صفات ثبوتیه الله ﴿ وَلَيْهِ اللَّهِ اللَّه

# درس پنجم

#### عدل الهي

#### اهداف:

- 1. محصلین نظر اهل سنت و جماعت در مورد عدل الله ﷺ را بیان کنند.
- 2. محصلين با آيات كريمه قرآني در رابطه با عدم صدور ظلم از الله ﷺ استدلال كنند.
  - 3. محصلين از اهميت عدل الهي معلومات داده بتوانند.
  - 4. محصلين بطور نمونه با مثالهاى عدل تكوينى بلديت حاصل كنند.

<sup>1.</sup> شرح البيجوري على الجوهرة همان مؤلف. ص125-126.

<sup>2.</sup> سورة النساء، آيه: 77.

<sup>3.</sup> سورة النساء، آيه: 40.

<sup>4.</sup> سورة يونس، آيه: 44.

الله ﷺ به هيچ صورت به مردم ظلم نميكند. ﴿ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِّلَعِبَادِ ﴿ ﴾ يعنى الله ﷺ براى بندگانش اراده ظلم نمى كند.

# عدل تكويني:

عدل الهی در خلقت، تکوین و هستی نیز کاملاً مشهود و محسوس است، همه مقادیر، فواصل، اوصاف و چگونگی ها در عالم هستی با یک تناسب معین و منطقی که ضامن ادامه کارش میباشد خلق و به کار انداخته شده است، زیرا الله ﷺ به تمام کمالات، نیکیها، نقصها، زشتیها و عیوب در همه اجزای عالم اطلاع کافی دارد و روی حکمت و مصلحت و مطابق حکم عقل باید گفت که الله حکیم، کمال و نیکی را بر نقص و عیب ترجیح داده است.

قرآن كريم نيز بر عدل الهي در خلقت و تكوين اشاراتي دارد چنانچه ميفرمايد:

«إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴿ يَعنى همه چيز را به يک اندازه گيري دقيق خلق نموديم.

و: ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ و تَقُدِيراً ۞ » يعنى و الله ﷺ خلق كرد همه چيز را، پس

اندازه کرد آنرا به یک اندازهٔ دقیق. و: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَارٍ ﴿ يَعْنَى و همه چيز نزد الله ﷺ به یک اندازه معین است. و در یکی از احادیث پیامبر اکرمﷺ آمده است: «بالعدل قامت السموات و الارض» یعنی اسمانها و زمین به اساس اندازه گیری دقیق قایم اند. حقا که عدل الهی

<sup>1.</sup> سورة الغافر، آيه: 31.

<sup>2.</sup> سورة القمر، آيه: 49.

<sup>3.</sup> سورة الفرقان، آيه: 2.

<sup>4.</sup> سورة الرعد، آيه: 8.

در تمام عالم و هستی مشاهده میشود چه در خوردترین موجودات که با چشمهای غیرمجهز دیده شده نمیتواند و چه در بزرگترین اجرام سماوی. اگر زندگی یک موجود حیهٔ یک حجره ای را در نظر گیریم نظم و تناسب لازم را در آن خواهیم دید که چگونه حرکت میکند، غذا بدست می آورد، غذا را هضم و جزء بدن خود می سازد، تکثیر و تولید مثل میکند و خلاصه تمام فعالیتهای بیالوژیکی و حیاتی خود را منظماً انجام میدهدا.

زمین که یکی از سیارات نظام شمسی ما است با یک تناسب دقیق در همه ابعاد آن خلق شده، خوردی و بزرگی آن، قوه جاذبه آن، فاصله آن با سایر سیارات، موقعیت آن نسبت به آفتاب، حرکت وضعی و انتقالی آن و غیره همه و همه با نظم و دقت تمام در آن در نظر گرفته شده اللت.

# اشاره الخميس به عدل الهي:

محمد بن عبدالرحمن الخميس در شرح « العقيدة الطحاوية» كه توسط عبدالماجد ابو زاهد به فارسى ترجمه شده مىنويسد: «... جنت و دوزخ هر دو مخلوق بوده و ابداً فناپذير نيستند، باور ما اينست كه الله على جنت و دوزخ را قبل از همه آفريد و مخلوقى را آفريد كه براى رفتن به اين دو سرا سزاوار بودند، هر كه را به جنت رهسپار كرد فضل او بوده و كسى را كه اهل دوزخ گرداند عدل او است ... "».

# شرح محمد بن ابي العز الحنفي در مورد عدل الهي:

شارح « العقيدة الطحاو ية» در شرح متن «يفعل ما يشاء، و هو غير ظالم ابداً» نوشته مفصلى دارد كه جاهاى مهم آنرا عيناً نقل ميكنيم: [... الذى دل عليه القران من تنزيه الله نفسه عن ظلم العباد، ... و ايضاً: فان قوله تعالى: «و من يعمل من الصالحات و هو مؤمن فلا يخاف ظلما و لا هضماً» قد فسره السلف بان الظلم: أن توضع عليه سيئات غيره، والهضم: أن ينقص من حسناته، كما قال تعالى: «و لا تزر وازرة و زر أخرى »... و روى ابوداود و الحاكم في المستدرك من حديث ابن عباس و عبادة بن الصامت و زيد بن ثابت عن النبيص: «لو ان الله عذب اهل سمواته و اهل ارضه، لعذبهم و هو غير ظالم لهم و لو

<sup>1.</sup> صلاح الدين سلجوقى تجلى خدا در أفاق و انفس كابل،1383ق. ص183-185.

<sup>2.</sup> عبدالسلام تونجي العقادة في القرآن طرابليس، 1986. ص152-153.

<sup>3.</sup> محمد بن عبدالرحمن الخميس.  $\frac{m_{c}}{m_{c}}$  آسان فارسي العقيدة الطحاوية . ترجمه- عبدالماجد ابو زاهد. كابل: (انتشارات نعماني،1387 هـ. ش.)  $\frac{90}{87}$ .

رحمهم كانت رحمتُه خيراً لهم من اعمالهم ...].

از این شرح هم فهمیده میشود که الله ﷺ بر بندگان در دادن ثواب و عقاب ظلم نمیکند و انسان در پیشگاه الله ﷺ آنقدر کمی و کاستی دارد که او تعالی اگر همه انسان ها را تعذیب بکند ظالم گفته نمیشود و اگر رحمتشان کند به اساس فضل و خیر اوتعالی میباشد. انسان و لو اینکه بسیار متقی و پرهیزگار است باید در خوف و رجاء زندگی کند.

濉

# تمرين

- 1. نظر اهل سنت و جماعت در مورد صفت عدل الله على چه بوده با دليل توضيح دهيد.
  - 2. این که الله ﷺ ظلم نمیکند با کدام آیات قرآنی ثابت شده؟ بیان دارید.
- 3. محصلین طی گروپ های جداگانه مثالهای جدید عدل تکوینی را بیان کنند که درین کتاب ذکر نشده باشد.
  - 4. در مورد عدل تکوینی از منابع و مواد درسی مرتبط استفاده صورت گیرد.
  - 5. موضوع عدل یکی از موضوعات بحث برانگیز است علت این امر چیست؟ توسط محصلین جرو بحث شود.

# درس ششم

وجود شر

در دو ساعت درسی تدریس شود.

#### اهداف:

- 1. محصلان مثالهایی از بلایا و شرور را آورده بتوانند.
- 2. محصلان سوالات معاندین درین مورد را جوابات قانع کننده داده بتوانند.
  - 3. محصلان مسأله وجود شر را تحليل نموده بتوانند.
- 4. محصلان نظر شارح «العقيدة الطحاوية» را در مورد قدر خير و شر توضيح كرده بتوانند

در مورد وجود شر یکتعداد سوالات از سوی برخی معاندین دین و یا اشخاص دیندار شکاک و مذبذب مطرح میشود که موجودیت یکتعداد امور در عالم را با مسأله عدل تکوینی الله ارتباط میدهند و خلاصه آن قرار ذیل است:

عالم و جهان مملوء از آفات و شرور است، با یک تکان زلزله هزاران انسان زیر خاک میشوند، طوفانها و سیلابهای شدید جاری میشوند، انسان و هست و بود او را تلف می کنند، آتش فشانها مشکل و خساره به بار میآورد، مرضهای ساری، صعب العلاج و مهلک دامنگیر جوامع انسانی است، خشک سالیهای دوامدار زندگی انسان و حیوان را به مشکل مواجه می سازد، جنگها بین انسانها، مهاجرتها، تبعیضهای نژادی، قتل های غیر حق و بی عدالتیهای اجتماعی در بین جوامع بشری وجود دارد، چرا بعضی انسانها ناقص الاعضاء بدنیا می آیند؟ و دیگران سالم و صحتمند، چرا مرگ وجود دارد؟، چرا آفت و شر خلق شده و عوض آن همه جهان مملوء از خیر و نیکی نیست، اگر آفت و شر وجود نمیداشت کسی قادر به انجام آن نیز نمی بود و مرتکب هیچ معصیت و گناه نمیشد و هر کس در دنیا یک زندگی مرفه و آرام میداشت و در آخرت هم سعید و نیکبخت میبود و مستحق جنت میشد چون در دنیا مرتکب گناه و معصیت نشده بود.

## ارائه پنج دليل:

علمای عقایداسلامی برای سوالات طرح شده در فوق پنج موضوع ذیل را ارائه می دارند:

1. بسیاری از شرور و آفاتیکه در زندگی انسانها رخ میدهد به اثر بی احتیاطی و کاربرد

فصل پنجم صفات ثبوتیه الله ﴿ وَلَيْ مُعَالِّمُ اللَّهِ اللّ

نادرست عقل، اندیشه و اختیار کاملیکه از سوی الله ﷺ به آنها داده شده، میباشد که درین صورت خود آنها مسئول کارهای خود میباشند که بدست های خود آنرا مرتکب شده اند، مثلاً بسیاری از امراضیکه عاید حال ما میشود در اثر بی توجهی، عدم رعایت حفظ الصحه و سایر شرایط صحی است که حتی میشود در اثر آن طفل ناقص الاعضاء و فلج بدنیا آید. الله ﷺ میفرماید:

«وَمَا ظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَكِكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ٢٠٠٠ يعنى و الله علا بر أنها ظلم

نکرده بلکه آنها خود بر نفسهای خود ظلم می کنند.

2. برخی آفات و شرهای بشری در اثر کارهای ناشایسته دیگران بر ما تحمیل میشود، شخص قتل میکند، عمل نادرستی است که به اثر اختیار کامل خود انجام داده ولی شخص مظلوم شرعاً و قانوناً حق دارد تا انتقام بگیرد، این هر دو عمل به خود انسان راجع میشود و اینکه چرا این توان تکوینی قتل کردن به او داده شده البته برای رشد و ترقی انسان است که به اساس اختیار و آزادی کامل خود نتیجه اعمال نیک و بد خود را ببیند و بسوی سعادت و ترقی شخصیت خود قدم بردارد. و اگر انسان مظلوم موفق به انتقام از ظالم نمیشود الله علی ظالم را به جزای اعمالش میرساند و حتی از نظر شریعت اسلامی حیوانات نیز جزای ظلم خود را در آخرت می بینند. انسانیکه به ظلم کشته میشود از نظر شریعت اسلامی شهید گفته شده است چنانچه در برخی آثار و روایات ذکر گردیده: «من قُتِل دون اهله ظلماً فهو شهید» «و من قُتِل دون ما لِه ظلماً فهو شهید

3. الله الشخاص و منتقم است، عدل او ایجاب میکند تا از بعضی اشخاص و بعضی ملل که در ظلم، جور و تجاوز زیاده روی نموده انتقام گیرد و این خود رد عمل خود انسان است، این انتقام الله که با عدالت او منافاتی ندارد بلکه عین عدل است در شکل زلزله، طوفان، مرض، گرسنگی و غیره تبارز کند و انسان و یا ملتی را متوجه اعمال خود بسازد چنانچه الله شم میفرماید: ﴿وَمَاۤ أَصَنبَكُم مِّن مُّصِیبَةٍ فَبماً

كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ ﴿ يَعنى وهيچ مصيبتى براى شما

سورة أل عمران، أيه: 117.

<sup>2.</sup> سورة الشورى، آيه: 30.

نرسيده مگر اينكه به سبب اعمال خود شما است و الله ﷺ زيادى آنرا عفو ميكند. و هم طبق نصوص قرآنى برخى شرور، آفات و بلايا كيفر اعمال انسانها و انتقام و قهر الهى گفته شده كه در طول زمان برخى امم مانند عاد، ثمود، قوم لوط، قوم فرعون، اصحاب ايكه و حجر گرفتار آن شدند: الله ﷺ ميفرمايد: ﴿كُذَّبَتُ تُمُودُ وَعَادُ الله بِٱلْقَارِعَةِ ﴿ وَأَمَّا عَادُ فَأُهْلِكُواْ بِٱلطَّاغِيَةِ ﴿ وَأَمَّا عَادُ فَأُهْلِكُواْ بِٱلطَّاغِيَةِ ﴿ وَأَمَّا عَادُ فَأُهْلِكُواْ بِٱلطَّاغِيةِ فِي وَأَمَّا عَادُ فَأُهْلِكُواْ بِريح صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ ﴿ قَيَهُمْ فَي ٱلْمَرِ ...» لا و: ﴿ فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغُرَقَنَاهُمْ فِي ٱلْمَرِ ... » لا و: ﴿ فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغُرَقَنَاهُمْ فِي ٱلْمَرِ ... » لا و:

- ﴿فَجَعَلْنَا عَلِيمًا سَافِلَهَا وَأَمْطَرَنَا عَلَيْمٍ مِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ ﴿ \* ".
- 4. این زلزله ها، طوفانها، امراض و غیره گر چه ظاهراً خشن و غیر مطبوع است ولی در حقیقت امر فواید زیادی نیز در بر دارد، این آفات، انسان ها و ملتهای ظالم و متجاوز را اصلاح میکند و از کجرویها هوشدار شان میدهد، بسیاری از انسانهای ظالم که هیچ عاطفه ای بر هموطنان خود نداشته بعد از دیدن همچو حوادث، تمام هستی خود را وقف مؤسسات خیریه نموده و خود عملاً دست بر زده و به کمک مجروحان، درماندگان، کودکان، کلانسالان و غیره شتافته اند.
- 5. در عالم کاینات تنها انسانها زندگی نمیکنند بلکه موجودات بسیاری وجود دارند که مخلوق الله ﷺ اند، هر مخلوقی از مخلوقات الله ﷺ توقع دارد در حقش امر عدلی انجام شود، ممکن است برخی آفات و شرور در حق ما مضر بوده ولی به حال سایر موجودات عالم هستی مفید باشد که ما از آن مفیدیت اطلاعی نداشته باشیم.

پس در نتیجه باید گفت که همه کارها و افعال الله ﷺ با یک تدبیر و حکمت خاصی سنجیده شده و بر مصالح و منافع مخلوقاتش استوار است، هیچ موردی نیست که خالی از حکمت بالغه اوتعالی باشد که در برخی موارد ما به آن حکمتهای الهی یی برده نمی توانیم.

<sup>1.</sup> سورة الحاقة، أيه هاى 1-6.

<sup>2.</sup> سورة الاعراف، آيه: 136.

<sup>3.</sup> سورة الحجر، آيه: 74.

فصل پن**ج**م <mark>صفات ثبوتیه الله</mark>

# ابتلاء و آزمایش انسان:

حکمت و هدف از پیدایش انسان بروی زمین امتحان و ابتلای اوست، اگر جوابات آن سولات را که درین امتحان مطرح میشود بدرستی ارائه کرد پس در آخرت از جمله نجات یافته گان میباشد و اگر نتوانست یقیناً که در آخرت از جمله هلاک شوندگان خواهد بود. الله گاین حقیقت را درین آیه کریمه بخوبی بیان نموده است:

«ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُرْ أَحْسَنُ عَمَلًا ... " يعنى كه مرك و

زندگی را آفرید تا شما را آزمایش کند که کدامتان دارای عمل پسندیده هست.

و در میان امتحان، امتحان گیرنده چنان سوالاتی را مطرح میکند که حقیقت امتحان شونده را بخوبی دریابد چنانچه برای این امتحان شونده اختیار کامل وجود دارد تا به جوابات سوالات بپردازد.

آنان که چون به حادثهٔ سخت و ناگوار دچار شوند صبوری پیش گرفته و گویند ما به فرمان

业

<sup>1.</sup> سورة الملك، آيه: 2.

سورة البقرة، آيه هاى155-157.

الله آمده و بسوی او رجوع خواهیم کرد، آن گروه اند که با ایشان درودها است از جانب پروردگار و رحمت خاص و آنها خود هدایت یافته گان اند. پس در موجودیت شر به شکلیکه مطرح شد کدام مشکلی وجود ندارد مشروط براینکه ما خود را در سالون امتحان تصور کنیم و به ارائه جوابات صحیح علاقمند باشیم.

# فوايد ذهني:

و بد). و: «إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿ اللَّهِ عَنى به تحقيق

او را طریق رهنمائی کردیم که یا شکر گذار میشود و یا کفران می کند.

- 2. بین مشیئت و رضای الله ﷺ فرق وجود دارد. همه چیز در عالم به مشیئت او انجام می پذیرد ولی در برخی آنها رضای اوتعالی نمی باشد.
- 3. معصیت و مصیبت با هم متفاوت اند، معصیت از طرف انسان بوده و مسؤلیت آنرا هم خودش دارد، در آن اراده و مشیت الله ﷺ وجود دارد ولی رضای او در آن نیست. اما مصیبت از جانب الله ﷺ است و در آن حکمتهای وجود دارد که جز اوتعالی کسی دیگری آنرا نمیداند. الله تعالی میفرمایشما آصاب مِن مُصِیبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ...» ت

یعنی هیچ مصیبتی به غیر از اذن او به کسی نمیرسد.

- 4. علم الله ﷺ کاشف است نه مجبر، الله ﷺ ماضی، حال و مستقبل را میداند و به همه اعمال انسانها آگاه است. اگر الله ﷺ بالای بندگان در انتخاب اعمال مجبر میبود در أنصورت ظلم گفته میشد که در شان الله ﷺ مستحیل می باشد.
- 5. به بهانه قدر، نشستن و ترک عمل جز عجز و کسالت چیزی دیگری نیست، و سلف

<sup>1.</sup> سورة البلد، آيه: 10.

<sup>2.</sup> سورة الانسان، آيه: 3.

<sup>3.</sup> سورة التغابن، أيه: 11.

صالح عقیده قضاء و قدر را به جهاد فی سبیل الله، ایجاد تمدن و بدست آوردن مجد و عزت تعبیر نموده اند ولی بعد ها برخی کاهلان و تنبلان از رسیدن به کرامت انسانی عاجز مانده و دست به بحثهای بی اساس در این مورد زدند. ۱

شارح «العقيدة الطحاوية» محمد بن ابى العز الحنفى رحمة الله عليه در شرح ابن قول «و بالقدر خيره و شره و حلوه و مره من الله تعالى» مينويسد: [... و اماسيئة فهو إنما يخلقها لحكمة و هي باعتبار تلك الحكمة من احسانه، فان الرب لا يفعل سيئة قط، بل فعله كله حسن و خير. و لهذا كان النبي يقول في الا ستفتاح: «و الخير كله بيدك، و الشر ليس اليك» اى: فانك لا تخلق شراً محضاً، بل كل ما تخلقه ففيهكمة، هو باعتبار ها خير، ولكن قد يكون فيه شراً لبعض الناس، فهذا شر جزئي اضافي، فأما الشر الكلي او الشر المطلق فالرب سبحانه و تعالى منزه عنه. و هذا هو الشر الذي ليس اليه، و لهذا لا يضاف الشر اليه مفرداً قط، بل إما ان يدخل في عموم المخلوقات، كقوله تعالى: «الله خالق كل شي» «كل من عند الله»

و إما ان يضاف الى السبب كقوله تعالى: «من شر ما خلق» و اما أن...].

پس گفته میتوانیم که الله ﷺ شر را صرف برای حکمت خاصی خلق میکند که ما آن حکمت را بعضاً درک کرده نمیتوانیم پس به اساس این حکمت شر هم نیک و خیر گفته میشود.

الله ﷺ از خلق شر مطلق و کلی منزه و پاک است. الله ﷺ شر جزئی را که متوجه برخی انسانها و مخلوقات میباشد خلق میکند و آن هم به اساس یک حکمت.

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية. همان مؤلفين. ص470- 473.

<sup>2.</sup> شرح العقيدة الطحاوية الحنفى. ص198.

#### تمرين

业

1. از آفات و شرور یک لیست مفصل ترتیب داده شود و در مورد آن جر و بحث صورت گیرد.

2. معاندین دین مسأله وجود شر را چگونه با عدل تکوینی الله ارتباط میدهند؟ توضیح دهید.

3. در برابر سوالات آنان چگونه استدلال نموده میتوانیم؟ درین مورد جرو بحث آزاد کنید.

4. آیات کریمه قرآنی را در مورد تعذیب اقوام پیشین ذکر، ترجمه و تفسیر کنید.

5. از منابع معتبر درین زمینه استفاده نموده مقالات مختصر را تحریر نمایید.

6. نظر شارح « العقیدة الطحاویة» محمد بن ابی العز الحنفی را در مورد قدر خیر و شر ترجمه و به کمک استاد مضمون با تفصیل بیان دارید.

بد به نسبت بد بود این را بدان پس بد مطلق نباشد در جهان زهر مار آن مار را باشد حیات نسبتش با دیگری آمد ممات

فصل ششم

اثبات پنج صفت ديگر الله جل جلاله



# درس اول

# صفت وحدانیت، اقسام و دلایل ثبوت آن

### اهداف:

- 1. محصلان معنی لغوی و اصطلاحی توحید را بیان کرده بتوانند.
- 2. محصلان توحید ربوبیت، الوهیت و توحید اسماء و صفات را توضیح نموده بتوانند.
- 3. محصلان در مورد براهین تمانع، توارد و دلالت یگانگی بر کمال، مهارت حاصل کنند.
  - 4. محصلان دلایل قرآنی را در مورد توحید توضیح کرده بتوانند.

# وحدانيت:

وحدانیت منسوب به وحدت است، حرف (یای) آن برای نسب و (الف و نون) آن برای مبالغه است چنانچه به بسیار گردن فراز در عربی «رقبانی» و به بسیار پشمی و مویدار «شعرانی» میگویند که منسوب به رقبه و شعر می باشد.

توحید در لغت چیزی را یکی دانستن است و در اصطلاح علمای عقاید اسلامی عبارت از یگانه دانستن الله ها است در ذات، صفات، افعال و عبادات.

### اقسام توحيد:

محمد بن ابی العزالحنفی شارح «العقیدة الطحاویة» توحید را به سه نوع تقسیم نموده است: 1. کلام در صفات. 2. توحید ربوبیت. 3. توحید الوهیت.

### 1. كلام در صفات:

آنانیکه صفات الله ﷺ را نفی میکنند مانند جهم بن صفوان سمرقندی و پیروانش این نفی را شامل مسمی توحید میسازند، از نظر آنها اثبات صفات مستلزم تعدد واجب است و این نظر بداهتاً فاسد و نادرست است بخاطریکه تصور ذات مجرده از تمام صفات وجود خارجی برای آن تصور شده نمیتواند و این نظر منجر به تعطیل، حلول و اتحاد میشود و این قبیحتر از کفر نصاری است، چه نصاری این حلول و اتحاد را صرف در مسیح ابن مریم

مختص دانسته در حالیکه صاحبان این نظر آنرا به جمیع مخلوقات گسترش داده اند، و این چنین توحید مطلوب ما نیست '.

### 2. توحید ربوبیت:

توحید ربوبیت آنست که انسان اقرار کند به اینکه الله ﷺ خالق همه اشیاء است و برای عالم دو صانع دارای عین صفات و افعال وجود ندارد و این توحید حق است که در آن شکی وجود ندارد و کمتر کسی به ضد این چنین توحید حکم نموده اند مانند فرعون، مجوسیان و زرتشتیان که خدای اهریمن و خدای یزدان را در کار صنع و خلق شریک دانسته و یا فرقه مشهور کلامی بنام «قدریه» که انسان را خالق اعمال خود میداند ۲.

### 3. توحيد الوهيت:

توحید الوهیت آنست که انسان الله یکتا ﷺ را مستحق یگانه عبادت دانسته و بحیث معبود واحد او را لایق اطاعت و عبادت بداند. توحید الوهیت در ضمن توحید ربوبیت وجود دارد بخاطریکه ذاتیکه توانایی صنع و خلق را نداشته باشد صلاحیت آنرا نیز ندارد تا بحیث معبود بر حق یذیرفته شود.

و انواع توحیدی که پیامبران علیهم السلام به آن دعوت کرده و کتابهای آسمانی به آن نازل گردیده عبارت اند از: 1 توحید در اثبات و معرفت. 2 توحید در طلب و قصد.

در توحید اول اثبات حقیقت ذات رب، صفات، افعال و اسمای او تعالی مطلوب است که در این همه هیچ چیزی مثل او تعالی نمیباشد. و در توحید دوم مطلوب اینست که او تعالی را در عبادت یگانه بدانیم و کسی را با او شریک نسازیم  $\tilde{}$ .

### نفي كموم ششگانه:

بمنظور اثبات این دو نوع توحید، علمای عقاید اسلامی شش (کم متصل) و (منفصل) را از ذات، صفات، افعال و عبادات الله نفی نموده اند که تفصیل آن در جدول قبلاً ارائه و ذکر گردیده است.

### دلايل توحيد:

در مورد اثبات توحید الله ﷺ دو نوع دلایل ذکر میشود: 1 - دلائل قرآنی. 2 - دلایل عقلی.

<sup>1.</sup> شرح العقيدة الطحاوية. ابوالعز الحنفي. ص16.

<sup>2.</sup> شرح العقيدة الطحاوية. عبدالمحى الشيخلي البغدادي. ص16-17.

<sup>3.</sup> شرح العقيدة الطحاوية. ابوالعز الحنفي. ص23.

业

که هر دو نوع دلایل ذیلاً به اختصار بیان می گردد:

### 1. دلايل قرآنى:

چنانچه همه میدانیم توحید از شریفترین دروس علم عقاید اسلامی میباشد که این علم نیز بعضاً بنام «علم توحید» یاد میگردد، و از همین جهت است که در قرآن کریم آیات کریمه زیادی در این راطه ذکر گردیده است از جمله آیات متبرکه ذیل را میخوانیم:

«وَإِلَنهُكُرْ إِلَنهُ وَ حِدُ اللَّهِ إِلَّا هُو ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ( ) يعنى معبود شما الله

یگانه است، نیست معبود بر حق مگر او که مهربان و نهایت با رحم است.

و: «أَللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ مِسِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ مَنَ يعنى الله عَلاذاتي

است که نیست معبودی جز او که زنده و قائم به نفس است، او را پینکی و خواب نمی گیرد.

و: «قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُّ ۞ ٱللَّهُ ٱلصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلِدِ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَّهُ و كُفُوا أَحَدُا ۞ " .

یعنی بگو (ای محمد ﷺ که او الله یگانه است، الله بی نیاز است، کسی از او زاده نشده و نه او از کسی زاده شده، و نمیباشد برای او هیچ کسی بحیث سیال.

و: «... وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ ﴿ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ

عَلَىٰ بَعْضٍ سِبْحَىنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ الله وجود

ندارد (اگر وجود میداشت) در آنصورت هر خدا به طریقی میرفت که در خلقت اختیار مینمود و تعدادی بر تعداد دیگر آنها برتر می شدند، الله ﷺ از آنچه که وصف میکنند منزه است.

و: «لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَاهِمَةً إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا» معنى اكر در زمين و أسمان غير از الله يكانه

<sup>1.</sup> سورة البقرة، آيه: 163.

<sup>2.</sup> سورة البقرة، آيه: 255.

سورة الاخلاص، أيه هاى 1-4.

<sup>4.</sup> سورة المؤمنون، آيه: 91.

<sup>5</sup> سورة الانبياء، أيه: 22.

<sup>134</sup> 

خداهای دیگری میبودند بدون تردید کار هر دو(زمین و آسمان) به فساد میگرایید. و آیات عدیده دیگر.

### 2. دلايل عقلى:

علمای عقاید اسلامی برای وحدانیت الله  $\frac{3}{2}$  معمولاً سه دلیل عقلی را می آورند: -1 برهان تمانع. -2 برهان توارد. -1

### برهان تمانع:

در این برهان گفته میشود که اگر دو واجب الوجود دارای عین ذات و صفات را فرض کنیم که هر دو در امر ایجاد و اعدام عالم با هم موافق نباشند، یکی حرکت زمین و دیگری سکون آنرا، یکی خلقت تنها آفتاب و دیگری خلقت تمام کائنات را اراده کند، در این صورت عقلاً سه حالت متصور است، یا اراده یکی از آندو عملی میشود یا اراده هر دویشان جامه عمل میپوشد و یا هم اینکه اراده هیچ یک عملی نمیگردد. در صورت اول آنکه اراده اش جامه عمل پوشیده الله و واجب الوجود است و دیگری از جمله ممکنات بوده و سزاوار شأن الوهیت نیست. صورت دوم چون مستلزم اجتماع نقیضین است پس بداهتاً باطل و محال است. و اگر صورت سومی عملی شود در آنصورت هر دو عاجز اند و هیچ کدام شایسته مقام الوهیت نمی باشد.

### 2. برهان توارد:

در صورت توارد دو صانع متعال در خصوص ایجاد و یا اعدام باز هم دو حالت متصور است، یا هر دو الله در یک وقت چیزی را ایجاد و یا اعدام میکنند و یا یکی ابتداء چیزی را مثلاً ایجاد میکند و بعد آن دیگری آن چیز را ایجاد میکند که در صورت احتمال اولی اثر دو مؤثر در یک شیئ وارد میگردد و یا یک مؤثر در اثر مؤثر دیگری تأثیر میکند و این یک امر مستحیل است. در صورت احتمال دومی تحصیل حاصل بوده و خدای دومی که در وقت ایجاد به تعطیل به سر برده در ایجاد، مؤثر نبوده و شایسته شأن الوهیت نمی باشد.

و اگر کسی بگوید که اگر اراده هر دو الله همیشه یکی باشد هیچ اشکالی بوجود نمی آید در جواب گفته میشود که علاوه از مشکل تأثیر یک مؤثر در اثر مؤثر دیگر، بروز اختلاف دو اراده در وقت استدلال از جمله امکانات است اگر چه چنین صورتی بوقوع نپیوسته باشد، بودن این امکان با صفت قدرت و بی نیازی واجب الوجود سازگار نیست، و دیگر اینکه اگر دو واجب الوجود از لحاظ



اراده با هم متحد باشند پس ذات شأن هم یکی است و در آن صورت دو واجب الوجود نه بلکه یک واجب الوجود خواهد بود.'

### 3. برهان دلالت یگانگی بر کمال:

این برهان به امام رازی رحمة الله علیه نسبت داده شده است، در این برهان گفته میشود که ما در عالم انسانی میبینیم که هرگاه کسی با کس دیگری در کاری شریک شود، این معنی را میرساند که آن شخص احتیاجی در مال یا توانائی و یا هم در معلومات داشته که کس دیگری را با خود شریک ساخته است. اگر ما غایب را بر شاهد قیاس کنیم نتیجه این خواهد شد. که با الله یگانه الله دیگری را شریک ساختن خلاف صمدیت او تعالی است چه شرکت دلیل بارز و آشکار نقص و نیازمندی است و این با ذات کبریایی شایسته نیست ۲.

<sup>1.</sup> ابراهيم البيجوري. همان اثر. ص67-69.

<sup>2.</sup> العقيدة الاسلامية، همان مؤلفين. ص170.

### تمرين

- 1. ریشه کلمهٔ وحدانیت را دریابید.
- 2. توحید را در لغت و اصطلاح بیان دارید.
- 3. توحید در صفات نزد برخی این معنی را افاده میکند که حکم به نفی صفات، توحید حقیقی در ذات را متحقق میسازد. این موضوع را با تفصیل جر و بحث کنید.
- 4. توحید ربوبیت، مخالفین کمتر نسبت به توحید الوهیت دارد، رابطه بین این دو نوع توحید را توضیح کنید.
  - 5. توحید مطلوب پیامبران علیهم السلام و کتب سماوی را تمثیل کنید.
- 6. براهین تمانع، توارد و دلالت یگانگی بر کمال را بطور جداگانه شرح و از مثالهای مختلف در مورد یادآوری کنید.
  - 7. با استفاده از المعجم الفهرس لالفاظ القرآن الكريم آيات كريمه ديگرى را نيز در مورد توحيد جستجو كنيد.
    - 8. در مورد این درس از منابع معتبر و مواد درسی دست داشته استفاده بعمل آورید.
      - 9. از مهارتهای ممکنه جهت استحکام درس استفاده کنید.

### 獙

# درس دوم

# اثبات چهار صفت دیگر به الله جل حلاله

در دو ساعت درسی تدریس شود.

### اهداف:

- - 2. محصلان صفت بقاء را با دلایل ثبوت آن توضیح کنند.
- 3. محصلان صفت قيام به نفس و دلايل عقلي و نقلي آن را توضيح كرده بتوانند.
  - 4. محصلان صفت مخالفت با حوادث و دلایل ثبوت آن را بیان نموده بتوانند.

### 1. صفت قدَم:

قدم به کسر قاف به معنی طول مدت است ولی در اینجا مراد از آن قدم ذاتی است و با این صفت، افتتاح، شروع و ابتداء از ذات و صفات الله ﷺ سلب و نفی می گردد.

در مورد اصطلاح «قدم» و «ازل» سه نظر موجود است:

- 1. برخی علماء قدم و ازل را دو لفظ مترادف و دارای معنی واحد میدانند که بنابراین نظر هم ذات و هم صفات الله ﷺ به صفت قدم و ازل موصوف شده میتواند که در این صورت قدیم و ازلی عبارت از آن شیئ موجود و یا معدومی است که برای وجود و یا عدمش ابتداء و شروع نباشد مساوی است آن شیئ قایم به نفس خود باشد و یا خیر.
  - 2. از نظر برخی علماء، قدیم عبارت از آن موجودیست که برای وجودش شروع و ابتداء نباشد (وجودی).

و ازلی عبارت از آن موجودیست که برای وجودش شروع و ابتداء نباشد و یا هم عبارت از آن معدومی است که برای عدمش شروع و ابتداء نباشد (وجودی و عدمی).

پس بین قدیم و ازلی خصوص و عموم مطلق است و هر قدیم ازلی است ولی هر ازلی قدیم نیست و بنابراین نظر صفات سلبی الله ﷺ به صفت قدم موصوف نشده و صرف ازلی میباشد مثلاً می گوئیم الله ﷺ شریک ندارد زیر تعریف قدیم نمی آید بخاطریکه شریک باری امر

وجودی نیست اما تحت تعریف ازلی شامل است بخاطریکه ابتدا و شروع در ازلی وجوداً و عدماً نفی شده است، لکن ذات و صفات ثبوتی الله ﷺ هم به صفت قدم و هم به صفت ازلیت موصوف اند.

8. برخی دیگری به این نظراند که قدیم عبارت از آن موجودی است که قایم به نفس خود بوده و برای وجودش، افتتاح و شروع نباشد در حالیکه ازلی عبارت از آن موجودی است که برای وجودش شروع و ابتداء نباشد اعم از اینکه قایم به نفس باشد و یا خیر، و یا هم عبارت از آن معدومی است که برای عدمش شروع و افتتاح نباشد اعم از اینکه قایم به نفس باشد و یا خیر که بنابراین نظر، تمام صفات ثبوتی و سلبی الله شبه صفت قدم موصوف نشده و صرف ذات الله شبه هر دو (قدم و ازل) موصوف شده میتواند و علت آن اینست که ذات الله شبه قایم به نفس خود بوده در حالیکه صفات الله شبه قایم به نفس خود نبوده بلکه قایم به ذات الله شبه علی به نفس خود بوده در حالیکه صفات الله شبه قایم به نفس خود نبوده بلکه قایم به ذات الله میباشد.

علمای عقاید قدم مطلق را به سه قسم تقسیم می کنند:

#### 1. قدم ذاتى:

عبارت از عدم شروع و ابتداء وجود است و در حق الله ﷺ هم این نوع قدم مطلوب میباشد.

### 2. قدم زمانى:

آنست که به قدم شیئ در زمان (که متناهی و حادث است) اطلاق گردد مثل اینکه گفته شود: دوستان «قدیم» ام را بیست سال است که ندیده ام.

### 3. قدم اضافى:

این نوع قدم در مقایسه و تضایف قدم دو شخص و یا دو چیز بکار برده میشود مثل قدم پدر نسبت به قدم فرزند. دو نوع اخیر الذکر در مورد عالم حادث استعمال می شود '.

### دلايل ثبوت صفت قدم:

1. یکی از دلایل عقلی ثبوت صفت قدم اینست که اگر الله ﷺ قدیم نباشد پس حادث خواهد بود و هر حادث محتاج به محدث است و این محدث نیازمند محدث دیگر است و در این

<sup>1.</sup> العقيدة الطحاوية. عبدالمحى البغدادي. ص53.

獙

صورت یا دور و یا تسلسل لازم میشود که هر دو محال است.

دلیل نقلی ثبوت این صفت آیه کریمه ذیل می باشد:

«هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْاَخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ۖ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ١٨٠٠ يعني او تعالى

اول و آخر، ظاهر و باطن است و او به همه چیز آگاه است.

### 2. صفت بقاء:

بقاء چنانچه امام الباجوری فرموده عبارت از «عدم آخریت» است و یا عدم اختتام وجود. دلایل اثبات صفت بقاء که توسط آن فنا، پایان و انتهاء از ذات و صفات الله سیس سلب و نفی میشود عین همان دلائلی است که در مورد صفت قدم تذکر رفت. چیزی که قدم آن ثابت است پس بقاء آن نیز خود بخود ثابت میگردد، چون ذات قدیم قبل از خود کدام علتی ندارد که او را از بین ببرد، که او را از بین ببرد، چیزی از بین برده میشود که توسط علتی بوجود آمده باشد و همان علت چنانچه در ایجاد آن مؤثر است در اعدام آن نیز مؤثر خواهد بود.

و علاوه از دلایل ذکر شده در صفت قدم یک دلیل نقلی برای ثبوت صفت بقاء آیات کریمه

یعنی هر کسیکه برآنست (بروی زمین) فناپذیر است، و جاویدان میباشد روی پروردگار تو که صاحب بزرگی و کرم است.

و دیگر این قول الله ﷺ: «كُلُّ شَیْءِ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ » یعنی هر چیز هلاک شدنی است مگر روی (ذات) الله ﷺ.

### 3. صفت قيام به نفس:

توسط این صفت تمام آنچه از خصایص حادث و ممکن است از ذات الله علا سلب و نفی میگردد.

<sup>1.</sup> سورة الحديد، آيه: 3.

<sup>2.</sup> سورة الرحمن، أيه:26-27.

<sup>3.</sup> سورة القصص، آيه: 88.

قیام به نفس به دو گونه معنی شده میتواند یکی به معنی عدم افتقار الله ﷺ به محل است. دوم عدم افتقار الله ﷺ به مخصص یعنی موجد است. دلیل عدم افتقار او تعالی به محل اینست که اگر الله ﷺ به محل نیازمند باشد پس در آنصورت صفت خواهد بود و اگر او تعالی صفت باشد پس هیچ یکی از صفات ذاتی و فعلی به او نسبت داه نمیشود در حالیکه ثبوت آن صفات با دلایل نقلی و عقلی ثابت می باشد.

و دلیل عدم افتقار الله ﷺ به مخصص یعنی موجد اینست که اگر او تعالی به مخصص و موجد نیازمند باشد پس در این صورت حادث خواهد بود و حدوث او تعالی نظر به دلایل قبلاً ذکر شده محال می باشد.

ناگفته نماند که صفات الله ﷺ قایم به ذات او تعالی بوده و به موجد و مخصص نیازمند نمیباشد یعنی جائز نیست که بگوییم صفات الله ﷺ به ذات او محتاج اند بلکه باید گفته شود که صفات او تعالی قایم به ذاتش می باشد.

و: ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلْحَيِّ ٱلْقَيُّومِ ۖ وَقَدَ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلِّمًا ﴿ يعنى و چهرهها براى آن [خداى] زنده پاينده خضوع مى كنند و آن كس كه ظلمى بر دوش دارد نوميد مى ماند.

### 4. صفت مخالفت با حوادث:

با این صفت عدم مماثلث الله ﷺ با هر گونه صفت مخلوقات و حوادث ثابت میگردد و صفت موافقت با حواث از ذات و صفات او تعالی نفی و سلب میشود. پس الله ﷺ جوهر و عرض نیست، کل و جزء نیست، و در حیز متحیز نمیباشد، به غیر قائم نیست، به جسمیت موصوف نمی شود ۳.

141

<sup>1.</sup> سورة البقرة، آيه: 225.

<sup>2.</sup> سورة طه، آيه: 111.

العقيدة الاسلامية، همان مؤلفين. ص176.

### دلایل ثبوت صفت مخالفت با حوادث:

دلیل عقلی اینست که اگر او تعالی مخالف با حوادث نباشد پس موافق و مماثل با حوادث خواهد بود و در این صورت حادث میباشد و دلیل عدم حدوث ذات باری قبلاً گذشت.

دلیل نقلی آن این قول اللهﷺ است: «لَیْسَ کَمِثْلِهِ عِشَی اُ وَهُوَ ٱلسَّمِیعُ ٱلْبَصِیرُ ﴿ ﴾ الله عنی نیست مانند او هیچ چیزی و او شنوای بینا است.

و: «قُلْ هُوَ ٱللهُ أَحَدُ ﴿ اللهُ ٱلصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ ۞ وَلَمْ يَكُن لَّهُ لِهُ وَلَمْ يُولَدُ ۞ كُن لَّهُ كُن لَّهُ وَكُمْ يَكُن لَّهُ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلَمْ يَكُن لَكُ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلَمْ يَكُن لَكُون لَهُ وَلَمْ يَكُن لَكُ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلَمْ يَكُن لَكُونَا لَهُ وَلَمْ يَعْلَى لَهُ وَلَمْ يَعْلَى لَا مُن لَهُ وَلَمْ يَعْلَى لَا عَلَيْ لَا أَعْلَى لَهُ وَلَا لَهُ عَلَى إِلَيْ لَا يَعْلَقُوا لَا أَصْلَالُهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ لَهُ عَلَا لَا لَهُ عَلَا لَا لَكُونَ لَكُن لَكُون لَكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ لَا أَعْلَى اللّهُ لَا أَنْ لَكُون لَكُون لَكُون لَلْهُ لَلْ إِلَا لَا لَكُون لَكُولُوا لَعْلَالِهُ لَا لَا لَعْلَالِهُ لَا لَا لَكُون لَكُون لَكُولُ لَكُون لَلُون لَكُون لَكُ لَكُون لَكُونُ لَكُون لَكُون ل

<sup>1.</sup> سورة الشورى، آيه: 11.

<sup>2.</sup> سورة الاخلاص، آيه هاي 1-4.

### تمرين

- 1. فرق بین قدم ذاتی، زمانی و اضافی را توضیح نموده و بگویید که در حق الله ﷺ کدام نوع قدم مطلوب میباشد.
  - 2. برای صفت قدم سه طرح و نظر وجود دارد، در کدام طرح آن بین قدم و ازل نسبت خصوص و عموم مطلق برقرار شده میتواند، توضیح دهید.
  - 3. این قول «ذاتی که دارای صفت قدم است ناگزیر دارای صفت بقاء نیز میباشد» را چگونه ثابت ساخته میتوانید؟ در مورد مناقشه کنید.
    - 4. صفت قيام به نفس با كدام دلايل نقلى و عقلى ثابت شده ميتواند؟ وضاحت دهيد.
      - 5. در مورد چهار صفت توضیح شده در این درس از منابع معتبر استفاده کنید.
      - 6. از مواد درسی لازم در این درس استفاده صورت گرفته و کارهای عملی ممکن انجام شود .

# فص\_ل هفتم

هدف خلقت وعبادت الله جل جلاله



# درس اول

### هدف خلقت جهان و انسان

### ا اهداف:

- 1. محصلان هدف خلقت كائنات در شش روز را بيان كرده بتوانند.
- 2. محصلان قانون سببیت و علیت در کائنات را توضیح نموده بتوانند.
  - 3. محصلان موضوع تسخیر کائنات به انسان رابیان کرده بتوانند.
    - 4. محصلان هدف خلقت انسان را وضاحت داده بتوانند.
- 5. محصلان موضوع خلافت زمین توسط انسان را بیان کرده بتوانند.
- 6. محصلان از ابتلاء و امتحان انسان در روی زمین معلومات ارائه کرده و اصلاح شخصیت کنند.

هدف از خلقت جهان صرف خلقت تنها زمین نیست بلکه هدف، خلقت و آفرینش همه عالم است مانند نجوم، کواکب، آفتاب، مهتاب، کهکشانها، و غیره عوالم هستی، و همچنان شامل تمام آن قوانین و روابطی است که بر این جهان و عالم حکومت می کند.

## خلقت کاینات در شش روز:

موارد زیادی در قرآن کریم وجود دارد که بر خلقت کائنات در شش روز دلالت میکند. چنانچه این قول الله علاق صریحاً اشاره می کند:

# «إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسۡتَوَىٰ عَلَى

و در برخی آثار آمده است که شروع آفرینش در روز یکشنبه و انتهای آن در روز جمعه بوده است و انسان در آخرین ساعت روز جمعه خلق شده در حالیکه در روز سبت (شنبه) هیچ

سورة الاعراف، آيه: 54.



آفرینشی صورت نگرفته است. در مورد اندازه روز اختلاف نظر است، برخی آنرا روز معمول دنیا دانسته ولی برخی دیگر آنرا روز آخرت دانسته که معادل یک هزار سال میباشد، و اینکه در وقت خلقت عالم آفتاب و زمین نبوده تا روز معمول ایجاد شود پس بر نظر اول ایراد صورت گرفته است.

حکمت آفرینش در مدت شش روز اینست که اولاً الله گل رفق و تثبت در امور را بر بندگان خود تعلیم دهد و ثانیاً اینکه الله گل ، عالم را بشکل بسیار بدیع آن خلق نمود تا دلیل و برهان روشن بر وجود ذات صانع متعال شود و آن نظم و نسقی که در این عالم وجود دارد نشانه بزرگی است بر وجود ذات متعالیه علیم و توانا.

# قانون سببیت و علیت در کائنات:

زمانیکه به اجزای مکونه این عالم نظر اندازیم می بینیم که هیچ چیزی از اشیاء بدون رابطه و احتیاج به شیئ دیگر وجود ندارد که «محتاج الیه» را سبب یا علت و «محتاج» را مسبب و معلول میگویند، چنانچه صاحب مواقف نیز به عین مطلب اشاره نموده است:

«تصور احتياج الشيئ الى غيره ضرورى، فالمحتاج اليه يسمى: علة، و المحتاج معلولاً '».

توالد و تكاثر مردم، اختلاف فصلها و زمانها، طرق فن زراعت و ساختمان بناها و غيره همه به اساس قانون سببيت و عليت كار خود را به پيش ميبرند ولى اين همه روابط و قوانين على را در اجزاى كائنات، همان الله مدبر و با حكمت گذاشته است و سبب حقيقى اين همه اسباب مجازى همانا خالق متعال مى باشد ً.

# تسخير كائنات براي انسان:

کائنات با تمام اجزای آن بمنظور خدمت و منفعت انسان صنع و خلق شده است و شاید هیچ چیزی از عالم وجود نداشته باشد که در آن یکنوع منفعت مستقیم و یا غیرمستقیم به انسان وجود نداشته باشد. قرآن کریم در آیات کریمه متعدد به این مطلب اشاره می کند:

# «أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ

<sup>1.</sup> المواقف للايجي، ص85.

<sup>2.</sup> العقيدة الاسلامية. همان مولفين، ص486-487.

#### 獙

# نِعَمَهُ وَ ظَهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَّى وَلَا

کِتَنبِ مُّنِیرِ ﷺ ' یعنی آیا نمی بینید که الله ﷺ برای شما آسمانها و زمین را تسخیر نمود و

نعمتهای آشکارا و پنهان را برای شما ارزانی کرد و هستند از انسانها کسانیکه در مورد الله ﷺ بدون علم، هدایت و کتاب نور دهنده مجادله می نمایند.

### اهداف عمده از خلقت جهان و کائنات عبارت اند از:

- 1. شناخت الله صانع مدبر از طریق دقت و تدبر در نظم و نسقی که در جمیع اجزای کائنات وجود دارد.
- 2. تسخیر این کائنات برای انسان که بحیث خلیفه روی زمین قوانین و روابط علی اجزای آنرا کشف و بر وجود خالقش پی ببرد.
- 3. استفاده انسان از اجزای این عالم و هستی تا از طریق آن زمینه بهتر عبادت الله ﷺ را بدست آورد.
  - 4. انسان از خلقت کائنات در شش روز به رفق و تثبت در امور زندگی خود یی ببرد.

### هدف خلقت انسان:

از نظر دین مقدس اسلام انسان یکی از مخلوقات الله ﷺ است که او را بروی زمین خلیفه گردانیده است، او در بسیاری از صفات با سائر مخلوقات مشابهت داشته چنانچه در برخی صفات دیگر با آنها تفاوت دارد.

انسان از حیث خلقت با خاک وجه مشترک دارد، و از حیث نمو و مواد ترکیبی با نبات وجه مشترک دارد. مشترک دارد، و از حیث برخی غرایز با حیوان وجه مشترک دارد.

و وجوه امتیاز انسان نسبت به سائر مخلوقات عبارت از شکل و قامت مستقیم او، تقویم احسن او، عقل و قوه تفکیر او میباشند. و به اساس آن انسان یک کائن نامی، زنده، عاقل و مفکر تعریف شده است.

انسانها از حضرت آدم العَيْنُ و حواء بدنيا آمده اند، الله عَلَيْ حضرت آدم العَيْنُ را از خاك آفريد.

<sup>1.</sup> سورة لقمان، آيه: 20.

آیات کریمه ذیل مشعر بر این مطالب اند: «یَتَأَیُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّکُمُ ٱلَّذِی خَلَقَکُم مِّن نَقْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِیرًا وَنِسَآءً ....»1.

و: «وَبَدَأَ خَلِّقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ ﴿ ﴿ كَالَ عَلَمَاء به اين نظراند كه حضرت آدم به هيأت كنونى انسان آفريده شده و بعد از خلقت در وجود او كدام تغيير و تبديلى بوجود نيامده است.

علماء اتفاق نظر دارند که انسان افضلترین همه کاینات به جز ملایکه است. حضرت ابن عباس شه میگوید که ملایکه بر همه انسانها جز حضرت محمد ﷺ افضلیت دارند، و او (صلی الله علیه وسلم) به اجماع افضل همه مخلوقات است.

و همچنان معتزله، فلاسفه و برخی اشاعره به افضلیت ملائکه حکم نموده و بر این آیات

كريمه استدلال كرده اند: «بَلْ عِبَادُ مُّكَرِّمُونَ ﴿ لَا يَسْبِقُونَهُ مِالْقَوْلِ وَهُم

بِأُمْرِهِ - يَعْمَلُونَ هِ" قَ. و: «لَّا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَاۤ أَمَرَهُمۡ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤۡمَرُونَ ﴿" "

و جمهور اهل سنت به این نظراند که پیامبران بشر افضلتر از پیامبران ملایکه میباشند، و پیامبران ملایکه افضلتر از پیامبران ملایکه افضلتر از بشر عام است، و عوام بشر که مسلمانان نیکوکار باشند افضلتر از عوام ملائکه میباشند. و به آیات کریمه ذیل تمسک می نمایند:

«وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَنِهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ ...» . «

و: «وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا».

### خلافت زمین:

از مظاهر تکریم الله على براى انسان یکی هم اینست که او را خلیفه روى زمین آفرید، چنانچه

<sup>1.</sup> سورة النساء، أيه: 1.

<sup>2.</sup> سورة السجدة، أيه: 7.

<sup>3.</sup> سورة الانبياء، أيه هاى 26-27.

<sup>4.</sup> سور ة التحريم، آيه: 6.

<sup>5.</sup> سورة البقرة، أيه: 34.

<sup>6.</sup> سورة البقرة، آيه: 31.

ميفرمايد: «وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَجَّعَلُ فِيها مَن يُفَسِدُ فِيهَا وَيَسَفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَخَنْ نُسَبِّحُ كِمَدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّيَ فَيها مَن يُفَسِدُ فِيها وَيَسَفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَخَنْ نُسَبِّحُ كِمَدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ عَيْهُ.

و هدف و حقیقت استخلاف اینست که الله ﷺ انسان را مکلف ساخته تا احکام و اوامر او را تطبیق کند و بر اعمار زمین قسمیکه مامور شده دست یابد. الله ﷺ انسان را آقا و بادار روی زمین ساخت و برای کسب اهلیت خلافت به او جوهر عقل داد تا از طریق آن به حقایق عالم وجود پی ببرد و با نیروی عقل و علم در بطن طبیعت نفوذ کند و مجهولات و مکنونات هستی را بخود معلوم و آشکار سازد و به وجود خالق جهان پی برده و به او عبادت کند.

یکی دیگر از مظاهر تکریم الله ﷺ برای انسان تسخیر کائنات بر او است.

این کائنات با تمام اجرام، قواء و قوانین آن در خدمت انسان قرار دارد تا از آن نفع مادی و معنوی گیرد و و جائب خود را در برابر خالق و مخلوقش بخوبی انجام دهد.

زندگی دنیا یک نوعی از ابتلاء و امتحان است که بعد از هبوط آدهی به زمین این امتحان شروع شده و هر که از عقل خود کار گیرد و از موجوداتیکه به انسان مسخر شده مدد جوید و از اختیار کاملیکه در انتخاب خیر یا شر دارد استفاده مطلوب نماید و مکلفیت خود را در برابر خالق و مخلوقاتش بخوبی انجام دهد، گویا این امتحان الهی را به موفقیت سپری نموده است.

انسان در نهایت امر و بعد از گذشتاندن امتحان الهی محکوم به فنا است و برای محاسبه الهی خود را آماده می سازد.

چنانچه این قول الله ﷺ به فنای انسان که علم به آن ضروری و بدیهی میباشد نیز دلالت می کند. «کُلُّ مَنْ عَلَیْهَا فَانِ ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ اللَّهِ مَنْ عَلَیْهَا فَانِ ﴿ وَيَبْقَیٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال

<sup>1.</sup> سورة البقرة، أيه: 30.

<sup>2.</sup> العقيدة الاسلامية. همان مولفين. ص505-509.

سورة الرحمن، آيه هاى26-27.



### تمرين

- 1. با اینکه الله ﷺ قادر است جهان را با امر کن فیکون خلق کند چرا خلقت جهان شش روز طول کشیده است؟
  - 2. هدف از شش روز روزهای معمول دنیا است یا روزهای آخرت؟ جرو بحث کنید.
- 3. سبب حقیقی همه حوادث، الله ﷺ است، این موضوع را با قانون سببیت و علیت حاکم بر عالم، مقایسه کنید.
- 4. چرا برای انسان نیروی عقل و تسخیر کائنات داده شد؟ این موضوع را طی چند گروپ به جر و بحث گیرید.
  - 5. شناخت خالق، عبادت خالق، کسب علم، نفوذ در کائنات و خدمت به مخلوق از جمله اهداف خلقت انسان است، راجع به اهداف دیگر خلقت انسان نیز فکر کنید.
    - 6. خلیفه و آقای روی زمین باید دارای چه مواصفات باشد تا در ابتلاء و امتحان اللهی بخوبی توفیق حاصل کند، این موضوع را از طریق مراجع معتبر توضیح دهید.



# درس دوم

# عبادت الله جل جلاله، خصائص و ثمرات عقیدهٔ اسلامی

در دو ساعت درسی تدریس شود.

### اهداف:

- 1. محصلان معانی لغوی و اصطلاحی عبادت را بیان کنند.
- 2. محصلان انواع عبادت را با مثالهای مختلف آن شرح دهند.
  - 3. محصلان خصوصیات عقیدهٔ اسلامی را توضیح کنند.
- 4. محصلان آثار مرتبه و ثمرات متوقعه عقیدهٔ اسلامی را بیان کرده و از آن عملاً متأثر شوند.
  - 5. محصلان آیات ذکر شده را ترجمه کرده بتوانند.

# الله ﷺ ميفرمايد: «وَمَا خَلَقْتُ ٱلجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعۡبُدُونِ ﴿ " . چنانچه در درس

گذشته نیز تذکر رفت انسانها برای ابتلاء و امتحان خلق شده اند و در این امتحان، انسان مکلف به عبادت تنها معبود بر حق گردیده است.

عبادت در لغت فروتنی و تذلل است و در اصطلاح شریعت اسلامی مجموعهٔ آن اقوال و افعال ظاهری و باطنی است که الله ﷺ آنرا دوست داشته و به آن راضی و خوشنود می گردد.

عبادت میتواند انواع مختلفی داشته باشد مانند عبادت بدنی از قبیل نماز، روزه، حج بیت الله شریف، جهاد فی سبیل الله و سائر فرائض و نوافلیکه در نتیجه فعالیت بدنی انجام می یابند.

<sup>1.</sup> سورة الذاريات، آيه: 56.

عبادت قولی نوع دیگر عبادت است مانند تسبیح، تهلیل، تکبیر، تحمید و سائر دعاهای مأثوره و ذکرهای جائزه و یا در مجموع تلاوت قرآن کریم.

عبادت قلبی نیز یکی از انواع عبادت است مانند تفکر، تدبر، مراقبت او تعالی، خوف، رجاء، توکل، محبت، رغبت، رهبت و غیره.

ناگفته نماند که عبادت تنها در این چند نوع محصور بوده نمیتواند بلکه تمام جوانب و عرصه های زندگی انسانی را در بر داشته مانند رعایت آداب نیکو و اخلاق پسندیده و هر عمل خیر و مصلحتی که انسان در آن نیت نیکو داشته و منظورش کسب رضای پروردگار بدون ریا باشد.

# خصوصيات عقيدة اسلامي:

عقیده اسلامی که از بخش الهیات آن بحث صورت گرفت از سایر نظامهای اعتقادی در خصوصیات ذیل متمایز میگردد:

### 1. واضح بودن آن:

عقیدهٔ اسلامی با بزرگی و جلال آن و عمیق بودن دروس آن خیلی ساده، روشن و واضح است و هیچ نوع غموض و پیچیدگی در آن وجود ندارد، هر کس به اندازه و مستوی فهمش از آن چیزی را میداند، بدوی در صحراء، متمدن در شهرش و دانشمند در کتابخانه اش. چه مسأله الله شناسی یک امر فطری است و هر کس به اساس فطرتش به آن راه پیدا میکند الله الله میفرماید:

# «فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّينِ ٱلْقَيّمُ».

### 2. مطابقت آن با منطق و فكر سالم:

چون این عقیده از طریق وحی الهی بما رسیده است بنابر آن هیچگونه تضادی با منطق، تعقل و تفکر سلیم ندارد.

### 3. صاحب این عقیده دارای عزت و کرامت است:

این چنان عقیده ای است که مؤمن را آقا و بادار نفس خود میسازد که به جز الله کسی دیگری را اطاعت نمیکند و امر جز الله از کسی دیگری را نمی پذیرد.

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية. همان مؤلفين، ص589.

<sup>2.</sup> سورة الروم، أيه: 30.



#### 4. ایجاد رابطه بین انسان و کائنات:

این عقیده انسان را با عالم هستی مرتبط میسازد که از طریق این رابطه به وجود صانع متعال خوب پی می برد و معتقد می شود.

### 5. امیدواری انسان به بقاء:

در این عقیده، انسان این دنیا را آخر همه چیز نمیداند بلکه او را به ادامهٔ زندگی در آخرت معتقد میسازد و غریزهٔ حب بقاء را در انسان تقویت میکند.

### 6. داشتن صلاحیت تعمیم:

این عقیده و شریعت بنا شده بر آن، صلاحیت مطابقت با هر نوع شرایط را دارد و در هر زمان و هرگونه مجتمع انسانی قابل قبول و تطبیق بوده و جوابگوی هر نوع اقتضاءات زمانی و محیطی است.

### 7. مطابقت آن با تمام رسالات سماوی قبلی:

این عقیده در اصول خود با تمام عقاید ادیان سماوی قبلی مطابقت دارد. و نمایانگر وحدت عقیده در تمام نظام های اعتقادی سماوی است.

# آثار و ثمرات عقیدهٔ اسلامی:

چون عقیده اسلامی بر اصول و اساسات یقینیهٔ ثابت و مبادی علمی حقیقی بنا یافته لذا دارای اهمیت بس عظیمی است که آثار و ثمرات آن بوضوح در فرد و مجتمع انسانی ملاحظه میشود، برخی آثار و ثمرات آن مختصراً قرار ذیل است:

- 1. عقیده اسلامی یک فکر سالم و اندیشه صحیح را از انسان، عالم و زندگی، به دسترس ما قرار می دهد.
  - 2. عقیدهٔ اسلامی با هر نوع خرافات و اوهام مبارزه میکند.
  - 3. عقیدهٔ اسلامی هر نوع نیازمندیهای مشروع نفسی را مرفوع می سازد.
- 4. عقیدهٔ اسلامی انسان و جامعه انسانی را در برابر خالق و مخلوق، با مسئولیت بار می آورد.
  - عقیدهٔ اسلامی انسانها را مساوی دانسته و تنها تقوی را معیار بهتری می داند.
    - 6. عقیدهٔ اسلامی راه سعادت دنیوی و اخروی انسان را رهنمائی می کند.
  - 7. عقیدهٔ اسلامی انسان و جامعهٔ انسانی را در برابر الله ﷺ و مخلوق، به ایثار و قربانی دعوت نموده و خودگذری را در او تقویت می کند '.

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية. همان مؤلفين، ص590-603.



### تمرين

- 1. عبادت را در لغت و اصطلاح شریعت تعریف نمایید.
- 2. انواع عبادت را بیان داشته در هر نوع آن مثالهای جدیدی را ذکر کنید.
- 3. عقیده اسلامی از کدام خصوصیات و ویژه گیها برخوردار است اجمالاً بیان نمائید.
- 4. آثار و ثمرات مرتبه بر عقیدهٔ اسلامی را طی سیمینارهای جداگانه مفصلا تحلیل نمائید.
  - 5. در مورد این درس از متون معتبر عقاید اسلامی استفاده کنید.
  - 6. آیات کریمه دیگر را نیز در موارد مربوطه جستجو و ترجمه نمایید.
  - 7. از مواد و وسایل درسی دست داشته برای استحکام درس استفاده کنید.



### درس سوم

### اصطلاحات معروف عقاید اسلامی در دو ساعت درسی تدریس شود.

### اهداف:

- 1. محصلان راجع به عقیده، اصول دین و ایمان معلومات خود را ارائه کرده بتوانند.
- 2. محصلان راجع به فقه اکبر، واجب، مستحیل و ممکن معلومات خود را توضیح نموده بتوانند.
- محصلان موارد استعمال اصطلاح واجب، مستحیل و ممکن را در حق الله
   پیامبرﷺ و سایر معتقدات دینی تشخیص کرده بتوانند.
  - 4. محصلان نظر ابومنصور اسفرایینی در مورد یانزده اصل دین را توضیح کرده بتوانند.

### عقيده:

عقیده ازعقد گرفته شده و عقد بمعنی «گره» است و عقیده چیزی است که قلب انسان به آن گره خورده باشد. بعد عقیده به مجموعه آراء و افکاری اطلاق شده که انسان به آن تدین و باور داشته باشد و در سلوک و تصرفاتش منعکس میشود. عقیده میتواند صفت صحت و یا فساد را داشته باشد و گفته شود عقیدهٔ صحیح و یا عقیدهٔ فاسد. چنانچه در شرح جمع الجوامع ذکر شده: «الاعتقاد: هو الحکم الجازم القابل للتغییر، أطابق الواقع ام لم یُطابقه. فان طابق الواقع فهو اعتقاد صحیح، و ان لم یُطابقه فاعتقاد فاسد '».

عقیده در اصطلاح اسم و علم علمی است که در آن از چیزی بحث میشود که ایمان و اعتقاد آن بالای انسان واجب باشد و آن به دلیل و برهان صحیح که مفید یقین بوده ثابت گردیده باشد.

### اصول دين:

اصل در لغت «ما بُنی علیه غیره» بوده و در اصطلاح علماء به معانی متعدد ذکر شده است: گاهی اصل بطور مطلق ذکر میشودو مراد از آن «راجح» میباشد، مثلاً گفته شود اصل در الفاظ حقیقت است، یعنی راجح در الفاظ حقیقت است.

<sup>1.</sup> شرح جمع الجوامع للمحلى مع حاشيه البناني (1 110).



و گاهی اصل به مستصحب اطلاق میشود، مثلاً گفته میشود تعارض اصل با شیئ عارضی، بطور نمونه اصل در اشیاء حلال بودن است، یا برائت ذمه حالت اصلی است.

گاهى اصل بمعنى قاعده كليه مى آيد چنانچه گفته شود: «الاصل فى الفاعل ان يكون مرفوعاً». و گاهى اصل به دليل اطلاق ميشود مثليكه گفته شود: « الاصل فى هذه المسأ لة الكتاب و السنة».

و دین در اصطلاح عبارت است از: «نهاد الهی ایکه عقلهای سلیم را به اختیار خودشان به چیزی سوق دهد که در آن صلاح و سعادت دنیوی و اخروی شان مطرح باشد». دین به این معنی شامل مبادی اعتقادی و جوانب مختلف فقهی می گردد.

اصول دین به شکل ترکیبی آن عبارت است از مجموعهٔ مبادی اعتقادی که به دلایل یقینی ثابت شده باشد. و در پهلوی آن اصول فقه که عبارت از ادله فقه اسلامی است قرار دارد  $^{'}$ .

امام ابومنصور عبدالقاهر بن طاهر الاسفراييني متوفي سال 429هـ براي دين پانزده اصل را ذكر كرده است:

اصل اول در بیان حقایق و علوم بطور خاص و عام آن.

اصل دوم:در حدوث عالم با اقسام آن از اعراض و اجسام.

اصل سوم:در معرفت صانع عالم و نعمتهای ذات او تعالی.

اصل چهارم در معرفت صفات قائم بذات او تعالى.

اصل پنجم:در معرفت اسماء و اوصاف او تعالى.

اصل ششم: در عدل و حکم او تعالی.

اصل هفتم در معرفت رسولان و انبياء (عليهم السلام).

اصل هشتم:در معرفت معجزات انبياء(عليهم السلام) و كرامات اولياء(عليهم السلام).

اصل نهم:در اركان شريعت اسلامي.

<sup>1.</sup> العقيدة الاسلامية. همان مولفين. ص17-19.

獙

اصل دهم:در معرفت احکام تکلیفی در امر، نهی و خبر.

اصل یازدهم در معرفت احکام بندگان در معاد و رستاخیز.

اصل دوازده مدر بیان اصول ایمان.

اصل سیزدهم در بیان احکام امامت و شروط زعامت.

اصل چهاردهمدر معرفت احکام علماء و امامان.

اصل پانزدهمدر بیان احکام کفر، اهل اهواء و فاجران.

او بعد از اینکه این اصول را بر می شمارد چنین علاوه میکند: که این مجموعهٔ اصول دین است و به اساس قواعد اهل رأی و اهل حدیث  $^{'}$  جمع آوری شده است.

### ايمان:

ايمان در لغت بمعنى تصديق است چنانچه الله على ميفرمايد:

«وَمَآ أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لَّنَا وَلَوْ كُنَّا صَدِقِينَ ﴿ يعني و ما انت بمصدق لنا.

و در اصطلاح شرع: ایمان عبارت از تصدیق و باور داشتن به همه آن چیزی است که بطور بدیهی و ضروری از دین فهمیده میشود و رسول کریم محمد مصطفی علیه الصلاة و السلام آنرا از جانب پروردگار عالم آورده است.

### فقه اكبر:

فقه در لغت بمعنى فهم است. و در اصطلاح، فقه بيشتر در علم دين بكار برده شده است البته بخاطر شرف و فضيلت آن. و تعاريف ذيل براى آن صورت گرفته است: « العلم بالاحكام الشر عية العملية المكتسبة من الادلة التفصيلية» يعنى علم به احكام شرعى عملى است كه از دلايل تفصيلي كسب و استنباط شده باشد.

امام ابوحنیفه رحمة الله علیه آنرا اینطور تعریف نموده است: «الفقه: معرفة النفس مالها و ما علیها» یعنی فقه عبارت از شناختن نفس است از حیث اینکه چه حق و منفعتی برایش وجود دارد و چه وجیبه و مکلفیتی بر آن نهاده شده است. که این تعریف بسیار عمومیت داشته و شامل اعتقادیات، اخلاق، ملکات نفسانی، عبادات، معاملات و غیره میباشد، در حالیکه در تعریف اول

<sup>1.</sup> اصول الدين لابي منصور الاسفراييني (1-2).

<sup>2.</sup> سورة يوسف، آيه: 17.

瓣

صرف احکام عملی فرعی که مأخوذ از ادله تفصیلی شرعی است شامل می گردد نه اعتقادیات. و لفظ «اکبر» که صیغه اسم تفضیل از «کُبر» به ضمه باء است بمعنی بسیار بزرگ میباشد.

و مرکب «فقه اکبر» معمولا بر علم عقیده اطلاق شده است چنانچه امام بزرگوار ما (ابوحنیفه رحمة الله علیه) نیز نام کتاب معروف عقاید را که خود برشتهٔ تحریر درآورده و کتاب معتبر در این زمینه بوده بنام «فقه اکبر» مسمی ساخته است.

### واجب، مستحيل و ممكن:

حکم از نظر علم منطق ایجاب و یا سلب یک تصور از تصور دیگر است، پس اگر این حکم انگیزه شرعی داشته باشد حکم شرعی گفته میشود مانند اینکه گفته شود: اداء کردن نماز فرض است. و اگر انگیزه حکم، تجربی باشد، حکم طبیعی گفته میشود، مانند این قول: ورزش برای بدن مفید است. و اگر انگیزهٔ حکم، عقلی و منطقی باشد، حکم عقلی گفته میشود که حکم عقلی دارای سه قسم واجب، مستحیل و ممکن میباشد. واجب بنابر این تقسیم و از نظر علمای عقاید عبارت از آن شیئ و وجودیست که عدم و نیستی را نمی پذیرد. و اجب عقلی دارای دو تقسیم است. در تقسیم اول واجب یا ضروری (بدیهی) است که وجوب آن به استدلال نیازمند نیست. و یا نظری و استدلالی است که محتاج نظر و استدلال است فی مثال قسم اول: جزء خوردتر از کل است. مثال قسم دوم: مجموعه درجات زوایای داخلی یک مخمس مساوی به 540 درجه است.

در تقسیم دومی واجب یا بالذات است مانند ذات اقدس الهی که صرف همین یک مثال را دارد، و یا واجب بالغیر است مثل همه حوادث طبیعی و انسانی که بعد از توافر شروط معین بوقوع می پیوندد. واجب بالذات دارای خصائص معین است که در مطولات عقاید جستجو شود مستحیل یا ممتنع مانند واجب دارای دو نوع تقسیم است، مستحیل ضروری (بدیهی) و مستحیل نظری، مستحیل بالذات و مستحیل بالغیر که مثالهای هر کدام آنها درست عکس واجب بوده و ضرورت به تفصیل ندارد چه مستحیل برعکس واجب، موجودیت آن غیر ممکن و عدم آن حتمی میباشد. مثالهای چهار نوع مستحیل بالترتیب قرار ذیل است: کل کوچکتر از جزء است. نسبت جهل نعوذ بالله به الله

<sup>1.</sup> منطق ارسطو، همان مؤلف، ص64.



تمام سيارات نظام شمسي.

ممکن یا جایز که بودن و نبودن آن حتمی نیست و ایجاد و یا افناء آن نیازمند یک نیرو و قوه بیرونی است ٔ عالم کائنات همه ممکن است. در ممکن تقسیم بندی اولی از حیث بداهت و عدم آن میتواند وجود داشته باشد، یعنی امکان یک وجود، بدیهی و آشکارا بوده و یا هم نیازمند دقت و نظر بیشتر باشد. تقسیم بندی دومی در ممکن قابل تصور نیست، چه وجود ممکن نه ذاتاً واجب است و نه ذاتاً ممتنع و مستحیل. مستحیل و ممکن هر دو دارای برخی خصائصی است که تفصیل آن در کتب مطول عقاید اسلامی تعقیب شود.

در مورد الله ﷺ برخی امور، واجب است چنانچه برخی امور دیگر ممکن و مستحیل است. واجب است که توحید، ثبوت صفات ثبوتیه و سلبیه را در حق الله ﷺ باور و یقین داشته باشیم. مستحیل و ممتنع است که الله ﷺ را جوهر، عرض، جسم، دارای فوق، تحت، زمان، مکان و حلول بدانیم. ممکن و جائز است الله ﷺ را دارای احیاء، اماتت، ترزیق، اعزاز و اذلال بدانیم. و هم اطلاق واجب، مستحیل و ممکن در حق پیامبران علیهم السلام و سایر مؤمن به های دین اسلامی صورت گرفته می تواند.

علاوه از اصطلاحات ذکر شده بعض اصطلاحات دیگری نیز در علم عقاید اسلامی وجود دارد که تفصیل آن در کتب مطول موجود می باشد مانند اصطلاح علت، معلول، دور، تسلسل، وعد، وعید، توفیق، خذلان، صلاح، اصلح، سعادت، شقاوت، اسم، فعل، صفت، ذات، خلق، کسب، ربوبیت، الوهیت، ثواب، عقاب، خیر، شر، رویت، تشبیه، تعطیل، تنزیه، قضاء، قدر، خیر، شر و غیره اصطلاحات.

العقيدة في القرآن. همان مولف. ص138-139.



#### تمرين

- 1. عقیده را در لغت و اصطلاح علمای عقاید تعریف نمایید.
- 2. پانزده اصل دین را که از سوی ابومنصور اسفرایینی بر شمرده شده تفصیل داده و با همصنفان خود مناقشه کنید.
  - 3. تعریفات فقه را توضیح نموده و بگویید که اصطلاح فقه اکبر چرا به علم عقاید اطلاق میشود؟
  - 4. انواع دو تقسیم واجب را بیان داشته و مثالهای جدید را برای آنها جستجو کنید.
- 5. کل خوردتر از جزء است، عدد پنج نه زوج است و نه فرد، رفتن به سیاره زحل، مثالهای کدام قسم مستحیل عقلی است؟ توضیح دهید.
- 6. از اموری نام ببرید که در حق الله ﷺ و پیامبرانش یا واجب یا مستحیل و یا ممکن است.
  - 7. در مورد اقسام و خصایص واجب، مستحیل و ممکن با استفاده از کتب مطول منطق و عقاید معلومات دقیق بدست آورده در صنف توضیح کنید.
    - 8. در مورد استحکام این درس از مواد و منابع دست داشته استفاده کنید.
  - 9. موارد استعمال اصطلاحاتیکه در این کتاب به اجمال ذکر شده دریافته و به کمک استاد مضمون آنها را طی سیمینارهای جداگانه تحلیل کنید.

# مـآخــذ

- 1. قرآن كريم.
- 2. ابن تيميه. مجموعة فتاوى. ج 2.
- 3. ابوالمنتهى. ابوالمنتهى شرح الفقه الاكبر. پشاور: مكتبه حقانيه، ب ت.
  - 4. الاسفراييني. ابومنصور. اصول الدين. ... بت.
    - 5. الايجى. المواقف. ... ب ت.
  - 6. البخارى، محمد بن اسماعيل. صحيح البخارى. ... بت.
- 7. البغدادي، عبدالمحي الشيخلي. شرح العقيدة الطحاوية. دارالفكر العربي. بت.
- 8. البيجوري، ابراهيم. المختار من شرح البيجوري على الجوهرة. مصر: 1994.
  - 9. التفتازاني، سعدالدين. شرح العقايد النسفية. دارالفكر العربي. 1323 ق.
    - 10. التونجي، عبدالسلام. العقيدة في القرآن. طرابلس: 1986.
    - 11. جاهدی، اسدالله. عقاید اسلامی. کابل: وزارت معارف، 1367 ش.
- 12. الحنفي، محمد بن ابي العز. شرح العقيدة الطحاوية. پشاور: رشيديه، 1993.
- 13. الخميس، محمد بن عبدالرحمن. شرح أسان فارسى العقيدة الطحاوية. ترجمه عبدالماجد ابوزاهد. كابل: انتشارات نعماني، 1387 ش.
- 14. الخن، مصطفى سعيد و محى الدين ديب مستو. العقيدة الاسلامية اركانها حقايقها مفسداتها. دمشق: دارالكلم الطيب، 1427 ق.
  - 15. الخيالي. الخيالي على شرح العقايد النسفية. يشاور: محله جنگي، 1336 ق.
    - 16. رازى، فخر الدين. التفسير الكبير. ج15. ... بت.
  - 17. سلجوقي، صلاح الدين. تجلي خدا در آفاق و انفس. كابل: مطبعه دولتي، 1383 ق.
- 18. سیلانی، محمد صدیق. په اسلام کی روحی انقلاب . کابل: دلوړو زدکړو دوزارت مطبعه، 1386 ش.
- 19. شلتوت، محمود، الاسلام عقيدة و شريعة. القاهرة: مطبوعات الادارة العامة للثقافة الاسلامية بالازهر. 1959.
  - 20. طبری، تفسیر طبری. ج20. ... ب ت.
  - 21. فرهاري، عبدالعزيز. النبراس. پشاور: قصه خواني، 1313 ق.

- 22. قرطبي، تفسير القرطبي. ج 7. ... ب ت.
- 23. كاوش، سيدنورالحق. منطق ارسطو . كابل: مطبعه وزارت تحصيلات عالى و مسلكى، 1369 ش.

  - 25. مكى، مجد. البيان في اركان الايمان. بيروت: دارالبشائر الاسلامية، 1424 ق.
    - 26. نعمان بن الثابت، ابوحنيفه. الفقه الاكبر. مكتبه حقانيه، بت.
      - 27. النيشابوري، مسلم. صحيح مسلم. ... بت.